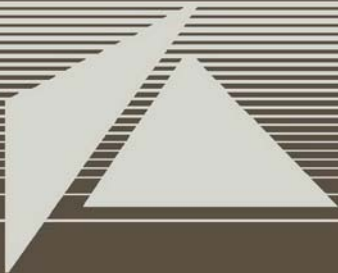


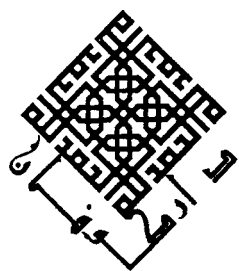
الدَّكْنَرُ عَلَيِ الْوَرَقِ

# مَنْطَقَ إِبْنِ خَلْدُونَ



الْكَسَوَرُ عَلَيِ الْوَرَدِي

مَنْطَقَ إِبْنِ خَلْدُونَ  
فِي ضَوْءِ حَصَارَتِهِ وَشَخْصِيَّتِهِ



☆ منطق ابن خلدون

☆ د. علي الوردي

☆ الطبعة الثانية 1994

☆ دار كوفان لندن

☆ جميع الحقوق محفوظة

**دار الكوفان للنشر**  
**توزيع دار المكنوز الاباضية**  
ص. ب. ١١/٦٢٢٧  
بيروت - لبنان

**Second Published in the United Kingdom in 1994**

**Copyright Kufaan Publishing**  
**P.O.Box 2320 Kensington**  
**London W8 7ZE U.K.**

**P.O. Box 5182 / 13 Hamra**  
**Beirut / Lebanon**

**ISBN 1 - 1- 898124 - 06 -3**

**All rights reserved. No part of this publications may  
be reproduced, stored in a retrieval system, or  
transmitted in any form or by any means, electronic,  
mechanical, photocopying recording or otherwise,  
without prior permission in wiriting of the publishers.**

## **الفهرست**

|    |       |                        |
|----|-------|------------------------|
| 11 | ..... | <b>مقدمة</b>           |
| 12 | ..... | بداية الاهتمام         |
| 13 | ..... | رأيي في النطق الخلدوني |
| 14 | ..... | شكر                    |
| 15 | ..... | اعتراض                 |
| 16 | ..... | الحقيقة المتغيرة       |
| 17 | ..... | ظهور السفسطة           |
| 18 | ..... | طفرة ابن خلدون         |
| 19 | ..... | ابن خلدون ومكيافيلي    |
| 21 | ..... | نظرة الناس إليهما      |

### **القسم الأول**

|    |       |                                        |
|----|-------|----------------------------------------|
| 27 | ..... | <b>الفصل الأول: خصائص النطق القديم</b> |
| 28 | ..... | صورية النطق                            |
| 29 | ..... | امثلة واقعية                           |
| 31 | ..... | استنباطية النطق                        |
| 33 | ..... | مطية الأهواء                           |
| 35 | ..... | امثلة أخرى                             |
| 37 | ..... | شخصية المناطقة                         |
| 40 | ..... | مبادئ النطق الأرسطي                    |

|    |       |                                                |
|----|-------|------------------------------------------------|
| 43 | ..... | - مبدأ السببية                                 |
| 46 | ..... | - مبدأ الماهية                                 |
| 49 | ..... | <b>الفصل الثاني: المنطق الأرسطي في الإسلام</b> |
| 50 | ..... | - رأي الشكاك                                   |
| 51 | ..... | - رأي الجاحظ                                   |
| 53 | ..... | - نقدية الغزالى                                |
| 57 | ..... | - ابن تيمية والمنطق                            |
| 59 | ..... | - خلاصة الفصل                                  |
| 61 | ..... | <b>الفصل الثالث: ابن خلدون والمنطق الأرسطي</b> |
| 62 | ..... | - ابن خلدون ومبدأ السببية                      |
| 63 | ..... | - ابن خلدون ومبدأ العقلانية                    |
| 66 | ..... | - ابن خلدون ولبن تيمية                         |
| 68 | ..... | - الملادة عند ابن خلدون                        |
| 73 | ..... | <b>الفصل الرابع: ابن خلدون وقوانين الفكر</b>   |
| 73 | ..... | - ما هو محور النظرية                           |
| 75 | ..... | - النظرية والمنطق                              |
| 77 | ..... | - النظرية وقانون الذاتية                       |
| 78 | ..... | - ابن خلدون والدورة الاجتماعية                 |
| 79 | ..... | - ابن خلدون والدولة الأممية                    |
| 80 | ..... | - قانون الوسط المرفوع                          |
| 81 | ..... | - ابن خلدون وقانون التدرج                      |
| 83 | ..... | - ابن خلدون والعرب                             |
| 87 | ..... | <b>الفصل الخامس: ابن خلدون ومنطق الفقهاء</b>   |
| 87 | ..... | - رأي ابن خلدون في الملك                       |
| 89 | ..... | - قريش والخلافة                                |
| 90 | ..... | - حديث الم Heidi                               |
| 92 | ..... | - طاعة السلطان                                 |

|    |       |                            |
|----|-------|----------------------------|
| 93 | ..... | . ابن خلدون والعصبية       |
| 94 | ..... | . الهجرة والتعريب          |
| 96 | ..... | . رأي ابن خلدون في الزراعة |
| 98 | ..... | . استدراك                  |

## القسم الثاني

|     |       |                                           |
|-----|-------|-------------------------------------------|
| 103 | ..... | <b>الفصل السادس: لغز الطفرة الخلدونية</b> |
| 103 | ..... | . الاتجاه الشائع                          |
| 105 | ..... | . تعليل الدكتور طه حسين                   |
| 105 | ..... | . تعليل استاذ شمدت                        |
| 106 | ..... | . تعليل غوتié                             |
| 107 | ..... | . تعليل ايف لاكوست                        |
| 109 | ..... | . تعليل بوتول                             |
| 110 | ..... | . تعليل ساطع الحصري                       |
| 111 | ..... | . طريقة التعلييل                          |
| 115 | ..... | <b>الفصل السابع: العوامل المتنوعة</b>     |
| 115 | ..... | . العامل الأول                            |
| 117 | ..... | . العامل الثاني                           |
| 118 | ..... | . العامل الثالث                           |
| 119 | ..... | . العامل الرابع                           |
| 122 | ..... | . العامل الخامس                           |
| 126 | ..... | . العامل السادس                           |
| 129 | ..... | . العامل السابع                           |
| 130 | ..... | . العامل الثامن                           |
| 139 | ..... | <b>الفصل الثامن: زناد النظرية</b>         |
| 140 | ..... | . فيض الخاطر                              |
| 142 | ..... | . السر الخفي                              |

|     |                                         |                           |
|-----|-----------------------------------------|---------------------------|
| 144 | .....                                   | اغلاط المؤرخين            |
| 147 | .....                                   | تغير ابن خلدون            |
| 148 | .....                                   | الانسحاب والرجوع          |
| 149 | .....                                   | الرجل الحدي               |
| 150 | .....                                   | المغزى                    |
| 153 | <b>الفصل التاسع: بين الكل والأجزاء</b>  |                           |
| 154 | .....                                   | تأليف ابن خلدون           |
| 155 | .....                                   | ابن خلدون والقرآن         |
| 156 | .....                                   | ابن خلدون والفارابي       |
| 160 | .....                                   | ابن خلدون وابن سينا       |
| 161 | .....                                   | ابن خلدون وإخوان الصفاء   |
| 163 | .....                                   | ابن خلدون وابو حيان       |
| 165 | .....                                   | ابن خلدون وابن الهيثم     |
| 167 | .....                                   | ابن خلدون وابن الخطيب     |
| 169 | .....                                   | ابن خلدون وابن العربي     |
| 171 | .....                                   | ابن خلدون والغزالى        |
| 172 | .....                                   | ابن خلدون والطرطوشى       |
| 175 | .....                                   | التركيب المبدع            |
| 179 | <b>الفصل العاشر: ابن خلدون والفلسفة</b> |                           |
| 180 | .....                                   | رأي المعتزلة في العامة    |
| 183 | .....                                   | الفلاسفة الكبار           |
| 183 | .....                                   | الشيعة الإمامية           |
| 185 | .....                                   | ضربة الغزالى              |
| 186 | .....                                   | العقل عند المتصوفة        |
| 187 | .....                                   | نظام الطبقات عند المتصوفة |
| 188 | .....                                   | الفلسفة في المغرب         |
| 189 | .....                                   | ابن باجة                  |
| 190 | .....                                   | ابن طفيل                  |

|            |              |                                          |
|------------|--------------|------------------------------------------|
| 191        | .....        | - ابن رشد .....                          |
| 193        | .....        | - ابن خلدون وال العامة .....             |
| 194        | .....        | - ابن خلدون والقوانين الاجتماعية .....   |
| 194        | .....        | - ابن خلدون والفلسفة .....               |
| 197        | .....        | - هل كان فيلسوفا .....                   |
| 198        | .....        | - خوفه من تهمة الفلسفة .....             |
| 200        | .....        | - الملك الفيلسوف .....                   |
| 201        | .....        | - فذلكرة ختامية عامة .....               |
| <b>205</b> | <b>.....</b> | <b>الفصل الحادي عشر: السلوك والنظرية</b> |
| 207        | .....        | - نموذج من سلوكه .....                   |
| 209        | .....        | - أيام الشباب .....                      |
| 210        | .....        | - رأي مغلوط .....                        |
| 211        | .....        | - دفاع المغربي .....                     |
| 212        | .....        | - قصر النظر .....                        |
| 212        | .....        | - نقطة تلفت النظر .....                  |
| 213        | .....        | - رأيه في الثورة .....                   |
| 216        | .....        | - ابن خلدون وابن تومرت .....             |
| 217        | .....        | - الثورات الإسلامية .....                |
| 219        | .....        | - ابن خلدون والحسين .....                |
| 220        | .....        | - اعتراض وجواب .....                     |

## الخاتمة

|            |              |                                            |
|------------|--------------|--------------------------------------------|
| <b>227</b> | <b>.....</b> | <b>الفصل الثاني عشر: مصير العلم الجديد</b> |
| 228        | .....        | - ضياع العالم .....                        |
| 230        | .....        | - المقدمة والأتراء .....                   |
| 232        | .....        | - بداية الاهتمام في البلاد العربية .....   |
| 233        | .....        | - ابن خلدون في أوروبا .....                |
| 234        | .....        | - من هو المؤسس .....                       |

|                  |                                                  |
|------------------|--------------------------------------------------|
| 236 .....        | أهمية أوجست كونت .....                           |
| 238 .....        | سؤال مهم .....                                   |
| 239 .....        | تعليق آخر .....                                  |
| 240 .....        | النتيجة .....                                    |
| <b>243 .....</b> | <b>الفصل الثالث عشر: في سبيل علم اجتماع عربي</b> |
| 245 .....        | موضوع البداوة والحضارة .....                     |
| 247 .....        | البداوة والمجتمع العربي .....                    |
| 248 .....        | منشأ الدولة .....                                |
| 250 .....        | ضوء على تاريخنا .....                            |
| 252 .....        | البداوة في العصر الحديث .....                    |
| 254 .....        | محاولةأخيرة .....                                |
| 255 .....        | ايهما أفضل أخلاقاً .....                         |
| 258 .....        | مجتمعنا والقيم البدوية .....                     |
| 259 .....        | صراع القيم .....                                 |
| 260 .....        | العصبية في المدن العراقية .....                  |
| 262 .....        | العصبية عند ابن خلدون .....                      |
| 265 .....        | الخلاصة .....                                    |

## الفهارس

|           |                                |
|-----------|--------------------------------|
| 270 ..... | الأعلام .....                  |
| 277 ..... | الكتب والمراجع .....           |
| 280 ..... | الفرق والقبائل والجماعات ..... |
| 282 ..... | الأماكن والبلدان .....         |

## مقدمة

لا حاجة بنا إلى تعريف ابن خلدون. فهو أشهر من أن يُعرف. إنه يعد من أعظم المفكرين في العالم. وقد جاءت شهرته من كونه أول من درس المجتمع البشري بطريقة واقعية حيث خرج بها عن الطريقة الوعظية التي كانت مسيطرة على الأذهان طيلة القرون القديمة والوسطى.

وقد كثرت الدراسات حول ابن خلدون في الآونة الأخيرة، وظهرت كتب ومقالات عديدة عنه في البلاد العربية والأجنبية. وما يلفت النظر بصفة خاصة أن بعض الباحثين العرب أولعوا بعد المقارنات بين ابن خلدون وبين رواد علم الاجتماع في العصر الحديث من أمثال مكيافيلي وفيكتور مونتسكيو وهيجل وماركس وكوانت وسبنسر ودرركهایم وتارد. وكان قصدهم من ذلك في الغالب أن يظهروا ما كان لابن خلدون من فضل وأسبقية على أولئك الرواد في تأسيس علم الاجتماع.

وابي إذ أقدماليوم بحثي حول ابن خلدون لا أريد أن أسير به على نفس النهج الذي سار عليه هؤلاء الباحثون. الواقع إني لا استطيع أن أضيف على ما جاءوا به في هذا الشأن شيئاً جديداً. إن بحثي سيدور حول ناحيتين من نظرية ابن خلدون. الأولى دراسة المنطق الذي جرى عليه تفكير ابن خلدون عند إنشاء نظريته، والثانية دراسة العوامل الفكرية واللا فكرية التي ساعدته على إنشائها. ولهذا جعلت الكتاب على قسمين، حيث خصصت كل قسم منها لأحدى تينك الناحيتين.

ما يجدر ذكره قبل بداية البحث هو أن اهتمامي بدراسة ابن خلدون ليس جديداً، بل هو يمتد إلى ما يناهز الخمسة عشر عاماً. وقد جعلت ابن خلدون القسط الأول في الرسالة التي نلت بها شهادة الدكتوراه من جامعة تكساس عام 1950 . ولم يقف اهتمامي به عند حد تقديم الرسالة وقبولها من قبل الجامعة، إنما بقيت مولعاً به أحرص على اقتناه كل ما يظهر حوله من كتب ومقالات، وأحاول جمع المعلومات عنه من بطون المؤلفات العربية القديمة ما استطعت إلى ذلك سبيلاً.

وكان من نتائج هذا الاهتمام المتواصل بدراسة ابن خلدون أنني اكتشفت فيه ناحية كنت غافلاً عنها عند كتابة الرسالة، هي الناحية المنطقية. وقد أخذت أسأل نفسي من جراء ذلك: أكان ابن خلدون يجري في تفكيره على منهج المنطق الأرسطي الذي كان فلاسفة الإسلام يجرون عليه، أم أنه ابتكر لنفسه منطقاً جديداً خاصاً به.

ومما يلفت نظري من هذه الناحية ظهور كتاب عن ابن خلدون في اللغة الإنكليزية عام 1957 نشرته إحدى شركات النشر المعروفة في إنكلترا. والكتاب لباحث عراقي هو الدكتور محسن مهدي<sup>(1)</sup>، وهو يتضمن الرسالة التي قدمها المؤلف لنيل شهادة الدكتوراه من جامعة شيكاغو<sup>(1)</sup>. ويمتاز هذا الكتاب بأنه أول بحث من نوعه يدرس الناحية الفلسفية والمنطقية في نظرية ابن خلدون. يقول الأستاذ تياغي: إن الباحثين عند تحليلهم لنظرية ابن خلدون لم يشيروا إلا إلى الناحية الاجتماعية منها، أما الناحية الفلسفية المضacea من نظريته فهم أهملوها إهملاء، اللهم إلا إذا استثنينا من ذلك الدراسة القيمة التي الفها السيد محسن مهدي حول فلسفة التاريخ عند ابن خلدون<sup>(2)</sup>.

وأني مع تقديرني لهذا الكتاب وموافقي على الكثير من الآراء التي وردت فيه، أخالفه في رأي واحد منها. ففي رأي الدكتور مهدي أن ابن خلدون جرى في نظريته الاجتماعية على نفس المبادئ المنطقية التي جرى عليها أفلاطون وأرسطو ومن تابعهما من فلاسفة الإسلام. يقول الدكتور: إن ابن خلدون لم يكن سوى تلميذ مخلص للفلاسفة القدامى، لا سيما ابن رشد، وإنه بنى علمه الجديد على نفس

الأسس التي بني أولئك عليها تفكيرهم الفلسفى، حيث لم يجد حاجة إلى تغيير تلك الأسس أو التشكيك في صحتها<sup>(3)</sup>. وينتهي الدكتور مهدي من ذلك إلى القول: يبدو أن ابن خلدون كان المفكر الوحيد الذي حاول أن يبني علمًا للمجتمع مستمدًا من أصول الفلسفة القديمة وقلنماً على نفس مبانها<sup>(4)</sup>.

يعترف الدكتور مهدي بأن ابن خلدون يشبه في آرائه كثيراً من المفكرين الحدبيين، ولكنه يعود فيقول بأن من الخطأ الفادح أن نستنتج من هذا أن الأساس الفلسفى لعلم الاجتماع الخلدوني هو نفسه الأساس الذى يقوم عليه علم الاجتماع الحديث<sup>(5)</sup>.

### رأي في النطاق الخلدوني:

إن أخالف الدكتور مهدي من هذه الناحية مخالفة غير قليلة. ففي رأيي أن ابن خلدون كان ثالثراً على الفلسفة القديمة بوجه عام، وعلى النطاق الأرسطي بوجه خاص. وهذا ما سوف يراه القارئ في الفصول القادمة على شيء من التفصيل.

لا انكر أن ابن خلدون استعمل في مقدمته كثيراً من المصطلحات الفلسفية والأقىسة المنطقية التي كان الفلاسفة القدامى يستعملونها. ولكن ذلك لا يعني أنه كان يتبع الأساس والمبادئ الفلسفية القديمة في دراسته الاجتماعية. لقد اعترف ابن خلدون غير مرة، كما سترى، بأن النطاق القديم له فلترة للمفكر، إذ هو يجعله بارعاً في ترتيب الأدلة والحجج، ولكن ابن خلدون يعود فيقول بأن النطاق القديم لا يطابق الحياة الواقعية، وإن الواجب يقضي على من يريد فهم الحياة الواقعية أن ينظر فيها حسب منطق آخر.

إكاد اعتقد أن ابن خلدون لو كان سالحاً على نفس النهج المنطقي الذي صار عليه الفلاسفة قبله لما استطاع أن ينتج لنا علماً جديداً. إن الإبداع العظيم الذي جاء به ابن خلدون نشأ، فيما أظن، عن كون هذا الرجل قد استطاع أن يتحرر من النطاق القديم وأن يتخذ لنفسه منطقاً جديداً.

إن النطاق القديم أصبح في القرون الوسطى عبارة عن قوالب فكرية جامدة، ما إن يستغرق الفكر فيها حتى يمسى وكأنه يدور في حلقة مفرغة لا يستطيع أن

يتخلص منها. شهدنا الفارابي وابن طفيل وابن رشد وأمثالهم من أتباع النطاق القييم، وهم يتحدثون في القضايا الاجتماعية، فلم نجد فيهم إلا تكراراً لآراء الإغريق القدماء في الغالب. وربما رأينا فيهم بعض التجديد والتحوير لتلك الآراء، إنما هي مع ذلك لم يستطعوا أن يخرجوا كثيراً من الحصار الذي ضربه عليهم النطاق القديم.

أما ابن خلدون فقد خرق ذلك الحصار وتمرد عليه. ومن هنا وجده ياتي بتلك الطفرة الكبرى في دراسته الاجتماعية. ولعلني لا أغالي إذا قلت بوجه عام: إن الفكر كلما كان أكثر تحرراً من قيود النطاق القديم كان أكثر ابداعاً في تفكيره، والواقع أن العلوم الحديثة كلها، الطبيعية منها والاجتماعية، لم تستطع أن تنمو هذا النمو العجيب إلا بعد أن بدا فرنسيس بيكون بثورته المعروفة على النطاق الأرسطي والترااث الفلسفى القديم.

### شكر:

وعلى أي حال فإني أود في هذه المناسبة أنأشكر معهد الدراسات العربية العالمية على دعوتها إياي للقاء المحاضرات في موضوع ابن خلدون، فإن هذه الدعوة كانت الحافز المباشر لتأليف هذا الكتاب. فلقد كانت فكرة الكتاب موجودة تخالج ذهني منذ مدة وكانت أتكلسلا عن وضعها في شكل منسق مكتوب، ثم جاعتنى الدعوة أخيراً تعين لي موعداً للقاء المحاضرات، وتعذر الأمر لطبع المحاضرات ونشرها بشكل كتاب. فاصبحت عندي مضطراً إلى أن انكب على تهيئة الكتاب، وأن أواصل الليل والنهار فيه. ولن أقول إذن إنه عمل أنجذ على عجل، ولا بد أن يظهر فيه كثير من الخطأ والتهافت والتكرار. ولكنني مع ذلك فرح به، ولو لم تضطرني دعوة المعهد إلى تأليفه لبقيت فكرة مبعثرة في القصاصات والأضابير، ولربما كان مصيره الإهمال والنسيان من جراء تقلبات الأيام ...

ولست أدعى أن الكتاب قد جاء بالقول الفصل في الموضوع الذي بحث فيه، إنما استطيع أن أقول بأنه محاولة بدانية في موضوع جديد، وهو كالية محاولة بدانية أخرى لا بد أن يختلط فيه الخطأ والصواب. وقد صدق من قال: بأن الخطأ قد يكون طريق الصواب أحياناً.

رب معترض هنا يقول: مالي أراك مشغولاً بابن خلدون أو غيره من المفكرين القدماء،ليس في الأفكار العلمية الحديثة ما يغريك عن ذلك؟ أن هذا قول طالما سمعته من أفواه الكثيرين، وهو لا يخلو من حق، غير أنني ارى أن البحث في الأفكار القديمة قد يثير لنا أحياناً سبيلاً الحياة الجديدة، وأقول هذا في شأن أفكار ابن خلدون بصفة خاصة. فالرجل كان يعيش في مرحلة فكرية تشبه من بعض الوجوه هذه المرحلة التي نعيش فيها نحن العرب الآن. إن كثيراً من المتعلمين بيننا لا يزالون ينظرون في أمور الحياة بمثل النظرة التي كان ينظر بها الفلسفة القدامى، من حيث يشعرون أو لا يشعرون، إذ هم يهملون ما في الحياة من واقع صارخ، ويحلقون في سماء النطق التجريدي والأفكار الطوبانية، غير عالين بما حدث في العصر الحديث من ثورة على ذلك النطق وانتقاد له.

وهنا تظهر أهمية ابن خلدون لنا في هذه المرحلة الفكرية التي نعيش فيها. فلقد انتقد هذا الرجل مبادئ النطق القديم من حيث تطبيقه على ظواهر الحياة الاجتماعية. والغريب أنه فعل ذلك في القرن الرابع عشر الميلادي، بينما نجد الكثيرين من متعلمنا الذين يعيشون في القرن العشرين لا يزالون يفكرون حسب ذلك النطق ويتبعصبون له.

مشكلة هؤلاء المتعلمين أنهم قد يطّلعون على أحدث الآراء العلمية التي جاء بها العصر الحديث. وهم قد يحفظونها ويتحذّلون بها في المجالس والمحفلات، ولكنهم لا يدركون أنها قلّمة على منطق غير منطقهم القديم. مثلهم في ذلك كمثل من يبني ناطحة سحاب على نفس الأساس الذي بنيت عليه من قبل دار عتيبة ذات طابقين.

إن هؤلاء قد يصيّبون مجتمعهم بالضرر القاتح، ولو كانوا ساكتين لohan الأمر، ولكنهم من الذين يحسّنون الكلام والجدل، هم يملأون المجالس بجدلهم وأصواتهم العالية. فإذا تحدثت إليهم بنظرية علمية حديثة أسرعوا إلى المجادلة فيها دون إطلاع كافٍ عليها وعلى ما جرى حولها بين العلماء من نقاش. ربما عمدوا إلى تكذيبها والسخرية منها اعتماداً على ما لديهم من أقيسة منطقية قديمة يصولون بها كما يصول المحارب بسيفه البatar. وانت مضطر أن تسكت لزاعهم، فالجبل معهم لا

يقف عند حد. وهم لا بد أن يغلبوك في نهاية المطاف، لما لهم من مقدرة على الجدل والرنان. وحين تدفعك الظروف إلى مجادلتهم أحياناً فإنك مضطر أن لا تكتفي بمناقشة النظرية التي يدور حولها الجدل بل يجب أن ترجع معهم إلى المبادئ النطقية الأولى التي تقوم عليها النظرية، وهذا أمر من العسير عليك أن تفلح فيه معهم.

وليس ينتهي الضرر منهم عند هذا. فهم قد يتسلمون بآيديهم زمام الأمور أحياناً ويتولون من الناصب العالية في الدولة أو المجتمع، وهم إذن ينظرون في أمور الناس في ضوء منطقهم القديم، ويسيرون فيها حسبما يميل عليهم ذلك النطق لا يقبلون فيه اعتراضاً أو نصيحة. إن المجتمع كما قال ابن خلدون يراد له منطق آخر غير النطق القديم، لكنهم لا يفهمون هذا ولا يعترفون به، وكثيراً ما يؤرث بهم تفكيرهم إلى الإخلال بمصلحة المجتمع وإلى عرقلة سبيله.

### الحقيقة المتغيرة:

إن المجتمع عبارة عن منظومة متفاعلة من العلاقات والمصالح، وهو في صيغة دائبة وتغير مستمر. وهو إذن لا ينطبق عليه ما يؤمن به النطق القديم من حقيقة مطلقة لا تتغير. يقول الأستاذ شيلر في وصف ذلك النطق، إن الحقيقة في ضوء هذا النطق واحدة، والأراء إذن يجب أن تكون فيها متفقة. فانت إما أن تكون مع تلك الحقيقة أو ضدها. فإذا كنت ضدها فانت هالك. أما إذا كنت مع الحقيقة فليس لأحد أن يجرا على مناقضتك أو الاعتراض عليك. إنك محق إذا غضبت على أولئك الذين يجادلونك في الحقيقة. الحقيقة حقيقتك، أو هي بالأحرى أنت إذا جررت نفسك من مشاعرك البشرية<sup>(6)</sup>.

إن هذا هو الذي جعل أصحاب النطق القديم لا يرضون عن رأي غير رايهم، ويغضبون من الاعتراض عليهم، فالحقيقة قد تمثلت في آذهانهم كاملة، وهي إذن ملكهم لا يجوز أن ينزعهم فيها أحد. إنهم لا يعترفون بأن لغيرهم الحق في امتلاك الحقيقة مثلهم. إنهم يتصورون أن الحقيقة ما دامت مطلقة فلا بد أن تكون في جانب واحد، هو جانبهم طبعاً، أما غيرهم فلا بد أن يكون مبطلاً كل البطلان.

يذهب بعض علماء الاجتماع إلى القول بأن النطق القديم إنما كان على هذا

النمط من التفكير لأنه نشأ في بادئ أمره على يد فلاسفة الإغريق وطبع بطبعهم، فهؤلاء الفلاسفة كانوا في الغالب من طبقة الأسياد أصحاب العبيد. وبصدق هذا بوجه خاص على أفالاطون وعلى تلميذه أرسطو الذي تم على يده وضع النطقو. فكانوا إذن أناساً لا يفهمون وقائع الدنيا كما يفهمها العبيد والعمال وأصحاب المهن المختلفة. إنهم لم يعانون من مشاكل الحياة ما يجعلهم يفكرون فيها تفكيراً واقعياً. فهم إذا احتاجوا إلى شيء أمروا عبيدهم بصنعه أو إحضاره، فلا يعرفون ماذان عانيا العبيد في ذلك وكيف عملوا. إنهم يجدون الشيء في النهاية كاملاً بين أيديهم، وربما غضبوا إذا رأوه على غير الصورة الكاملة التي تصوروها. وهذا مما جعل تفكيرهم محصوراً في الأمور كما هي في نهايتها الثابتة. ومن هنا رأينا الحقيقة عندهم ل أنها القائم بناته، فهي منفصلة عن شبكة الحياة ومن الممكن حصر النظر فيها دون اهتمام بما حولها من علاقات وعوامل متربطة.

لقد كان فلاسفة الإغريق يعيشون في معزل عن الحياة، يحيط بهم تلاميذهم يحاورونهم في الحقائق المطلقة. أما حقائق الحياة الواقعية فكانوا يستنكفون عن النظر فيها إذ هي في رأيهم تحط من منزلتهم العالية. إنها من شأن العبيد والعمال الكادحين. أما الفلسفه فيجب أن يرتفعوا بتفكيرهم عن مستوى تلك الطبقه "المحتقرة".

نحن لا ننكر أهمية هؤلاء الفلاسفة في تاريخ الفكر البشري. فهم في الواقع أول من خرج بالفكرة البشرى من مرحلته الخرافية السحرية إلى المرحلة النطقية المنظمة. ولكن تنظيمهم للفكر كان طوبانياً أكثر مما كان واقعياً. فهم قد أفادوا الفكر من ناحية وأضروا به من ناحية أخرى.

### ظهور السفسطه:

لقد ظهر تجاه هؤلاء الفلاسفة مفكرون آخرون كانوا أقرب إلى منطق الحياة الواقعية منهم، وهم الذين اشتهروا في تاريخ الفلسفة باسم السفسطانيين، فكان من رأيهم أن ليس في الدنيا حقائق مطلقة، إنما هي حقائق نسبية، مما يراه بعض الناس حقاً قد يراها البعض الآخر باطلأ، والإنسان إذن هو مقياس الحقيقة في نظرهم. لقد كان المتوقع أن يتتطور الفكر الاجتماعي على يد هؤلاء إلى غير ما تطور إليه على يد الفلسفه، ولكنهم مع الأسف أخفقوا في معركتهم، وانتصر الفلاسفة

عليهم انتصاراً ساحقاً حتى أصبح اسم السفسطة في النهاية لقباً يراد به الذم ويقصد به المغالطة والتفكير الملتوي.

يبدو أن الفلاسفة تمكنا من هذا الانتصار الساحق على السفسطة لأنهم كانوا سادة من أصحاب النفوذ والمنزلة العالية في المجتمع، بينما كان السفسطائيون معلمين غرباء يحصلون على قوتهم عن طريق التعليم. وظل النصر في يد الفلسفة على توالى القرون التالية، إذ هي بقيت من اختصاص الأسياد من الناس في الأمم المختلفة، وكأنها أصبحت ترفاً فكرياً لا يليق بغير الأسياد أن يشتغلوا به، فإذا أتيح لإنسان من سواد الناس أن يدرس الفلسفة فهو لا بد أن ينظر فيها بمنظار الأسياد، لا سيما وهو مضطرك أن يعيش في كنفهم ويأكل من فضلات موائدتهم<sup>(7)</sup>.

إن هذا كان من الأسباب التي جعلت التفكير الاجتماعي الواقعي نادراً في تراث الفلسفة القديمة. فقد كانت الفلسفة القديمة مشغولة عنه بما وراء المجتمع والحياة من أفكار مطلقة. وإذا تنازل أحد الفلسفة فننظر في أمور المجتمع، أخذ ينحو في ذلك منحى طوبانياً وعظياً، أي أنه ينظر في "ما يجب أن يكون" لا في "ما هو كائن فعلاً"، كما فعل أفلاطون في جمهوريته، أو الفارابي في مدينته الفاضلة.

### طفرة ابن خلدون:

في ضوء ما أسلفنا نستطيع أن نتبين أهمية الطفرة التي قام بها ابن خلدون في تاريخ الفكر الاجتماعي. إنه قام بأول محاولة جدية للنزول بالفلسفة من عليها وللدخول بها في معرك الحياة الواقعية.

يقول ابن خلدون عن الذين بحثوا في القضايا الاجتماعية قبله أنهما كانوا يتبعون منهج الوعظ أو الخطابة، أي أنهم كانوا يحاولون الإتيان بالأقوال المقنعة في استعماله الجمهور إلى رأي أو صدّه عنده، أو في حملهم على منهاج يكون فيه حفظ النوع وبقاوه<sup>(8)</sup>. أما هو فلم يؤلف مقدمته لهذا الغرض أو ذاك، فليس مهمه أن يعظ الجمهور أو يدعوهem إلى اتباع الطريق القويم والأخلاق الحمودة، بل كان قصده فيها أن يبحث في طبيعة الحياة الاجتماعية لكي يكتشف القوانين التي تسسيطر عليها سواء في ذلك أكانت تلك القوانين ذميمة أو حميدة<sup>(9)</sup>.

لا يجوز أن نستهين بهذا القول الذي جاء به ابن خلدون، فلو أن أحد المفكرين في

عصرنا جاء به لما وجدنا فيه كبير شأن، إذ هو من الأسس التي تقوم عليها العلوم الاجتماعية الحديثة، والمعروف عن هذه العلوم أنها تبتعد عن التقييم الأخلاقي في أبحاثها الاجتماعية، إذ هي تدرس الواقع كما هو بغض النظر عن كونه مموداً أو غير محمود. أما زمان ابن خلدون، فقد كانت الأبحاث الاجتماعية تجري على الضد من ذلك.

كان المفكرون يعتقدون بأن الواجب يقضي عليهم أن ينصحوا المجتمع لكي يتخلص من واقعه السيء، لا أن يصفوا ذلك الواقع ويكتشفوا قوانينه. فالمجتمع في نظرهم مريض، ولا سبيل لعلاج مرضه إلا بتنقية الأفكار الصالحة، فإذا عرف المجتمع تلك الأفكار سار عليها، وبهذا ينال السعادة والخير.

من رأي ابن خلدون أن المجتمع لا يمكن علاجه بهذه الطريقة. فالملاعظ الجردة لا تؤثر في الناس لأنهم يسيرون في حياتهم حسبما تقتضيه طبيعة المجتمع الذي يعيشون فيه. أما أولئك الذين تغزهم تلك الملاعظ ويندفعون في تحقيقها من غير أن ينظروا في طبيعة مجتمعهم، فهم في رأي ابن خلدون يضرّون المجتمع أكثر مما ينفعونه، وكثيراً ما تؤدي أعمالهم إلى العبث والفوضى وسفك الدماء.

إننا قد لا نوافق على هذا الرأي الذي جاء به ابن خلدون، ولكننا مع ذلك لا ننكر ما فيه من أهمية كبيرة من الناحية المنطقية. إنه ثورة على المنطق القديم، وما أحراانا أن ندرس هذه الثورة في محسانها ومساونها، لكي نستنير بها في حياتنا الجديدة.

### ابن خلدون ومكيافيلي:

من الممكن مقارنة ابن خلدون من هذه الناحية بمكيافيلي، المفكر الإيطالي المعروف الذي عاش بعد ابن خلدون بقرن واحد تقريباً. يقول الأستاذ ماكس لرنر: "إننا نشهد في كتابات مكيافيلي ما يقرب أن يكون ثورة في التفكير السياسي، فقد كان الإنسانيون الذين الفوا كتاباً حول الأمراء قبله إنما يكتبون حسب التقاليد المثالية والمدرسية التي كانت سائدة في القرون الوسطى، حيث كانت تسيطر عليهم الأفكار الكلامية والميتافيزيقية. أما مكيافيلي فقد نبذ الأفكار الميتافيزيقية والكلامية والمثالية. وكان اتجاهه العام نحو الواقعية السياسية امراً غير مألوف في زمانه<sup>(10)</sup>.

وجد الباحثون كثيراً من أوجه الشبه بين آراء مكيافيلي وآراء سلفه العربي في هذا الشأن. وهنا قد يرد سؤال: هل اطلع مكيافيلي على مقدمة ابن خلدون واقتبس منها آرائه، أم أنه توصل إليها نتيجة دراساته الخاصة وخبرته الشخصية؟ يذهب الأستاذ جومبلاوتز والأستاذ محمد عبد الله عنان إلى القول بأن مكيافيلي لم يطلع على المقدمة ولم يقتبس منها شيئاً. وفي هذا يقول جومبلاوتز، إن فضل السبق يرجع إلى ابن خلدون فيما يتعلق بالنصائح التي قدمها مكيافيلي في كتاباته بعد قرن، دون أن يكون له سابق معرفة بابن خلدون<sup>(11)</sup>.

مهما يكن الحال، فإن من المناسب هنا أن نقف قليلاً لنرى إلى أي حد كان التشابه بين آراء مكيافيلي وآراء ابن خلدون، وهل وصل مكيافيلي من حيث الإبداع وأصلة النطق إلى القمة التي وصل إليها سلفه العربي.

أكاد أعتقد أن هناك فرقاً كبيراً بين الرجلين من هذه الناحية. ولكي ندرك هذا الفرق يجب علينا أن نعرف أن مكيافيلي أراد بكتاباته في الغالب أن يقدم مجموعة من النصائح العملية للأمير بغية الانتفاع بها في سياسة رعالياه. إنه بعبارة أخرى لم يقصد أن يؤسس علمًا في الاجتماع له أصوله وقواعديه كما فعل ابن خلدون.

يمكن تشبيه مكيافيلي في هذا بالرجل الذي يجتمع مع صديق له ينصحه كيف يفهم طبلان الناس وكيف يستفيد من ذلك في معاملته لهم وفي تمسيحه مصالحه فيهم. والواقع أننا نجد مثل هذه النصائح العملية ملوفة لدى الناس منذ قديم الزمان. ويصح القول أن كل إنسان له مقدرة على الإدلاء بمثل هذه النصائح قليلاً أو كثيراً. وكلما كان الإنسان أكثر ذكاءً وأوسع خبرة واحتلاطاً بالناس كانت نصائحه أقرب إلى فهم الواقع الاجتماعي وأكثر تبصراً به.

ولكن المشكلة أن الإنسان مضططر أن يحصر مثل تلك النصائح العملية في نطاق الأحاديث الخاصة فلا يدلل بها إلا من يثق به من صديق أو قريب. إنه لا يستطيع أن يعلنها على الناس جهراً على شكل خطبة أو كتاب. فذلك أمر متعدد عليه لسيطرة الأفكار الوعظية على عالم التأليف والخطابة.

يجوز أن نقول أن كل إنسان هو مفكر اجتماعي على وجه من الوجوه. فهو ما دام يعيش في المجتمع، فلا بد أن يتعرف إلى شيء من خصائص المجتمع وكيف

يسلك الأفراد فيه. وقد تتجمع الخبرة الاجتماعية في الناس فتظهر على شكل أمثل شائعة أو حكم مأثورة أو أبيات من الشعر أو نوادر تحفظها بطون الكتب متفرقة دون أن يكون فيها ارتباط عام أو منطق واضح.

والغريب في بعض المفكرين أنهم حين يتحدثون في خلوة مع من يثقون به، قد يبدون من الخبرة الاجتماعية الشيء الكثير. وهم لا يتربدون في حياتهم اليومية أن يسلكوا كما تقتضيه تلك الخبرة. إنما هم لا يكادون يبدلون بتحبير الكتب أو يتباولون منصة الخطابة حتى ينقلبوا إلى مفكرين طوبانيين يتمشدون بالأفكار العالية التي لا صلة لها با الواقع الحياة الاجتماعية.

لقد كان مكيافيلي ثانراً على هذا الازدواج في التفكير، كما ثار عليه ابن خلدون من قبل. ونحن إذ نقدر ثورة مكيافيلي هذه لا نستطيع ان نقول انه وصل بها إلى مرتبة ابن خلدون؛ إنما يتشاربهان في كونهما استمدما مادة كتاباتهما من الخبرة الاجتماعية في الغالب. ولكنهما يختلفان من ناحية أخرى، فإن خلدون لم يقدم خبرته الاجتماعية على شكل نصائح عملية كما فعل مكيافيلي، بل هو قدمها بعد ان ربط اجزاءها المتفرقة برباط منطقي متكامل تقريباً وجعل منها فلسفة عامة تقوم على اسس جديده. ويصح ان نقول إذن انه كان في ذلك خبيراً اجتماعياً وفيلسوفاً في آن واحد. أما مكيافيلي فاقتصر ما يمكن ان نصفه به هو انه كان خبيراً اجتماعياً فقط.

### نظرة الناس إليهم:

ما يجدر ذكره أن الناس صاروا ينظرون إلى مكيافيلي بغير النظرة التي نظروا بها إلى ابن خلدون. فقد غضب الناس على مكيافيلي وأقدعوا في ذم كتاباته. انهم وجدوا فيها ما لا يليق في شرعة الأخلاق والأديان. ولهذا أصبح اسم مكيافيلي سبة في الأفواه يذكره الناس كلما أرادوا التحدث عن سياسة المكر والخداع. يقول لرنر: إن مكيافيلي صار في آندهان الناس مرادفاً للشيطان نفسه<sup>(12)</sup>.

اما ابن خلدون فلم يحصل من الناس على مثل هذه السمعة السيئة. جلّ ما فعل الناس تجاهه في القرون التالية انهم اهملوه ونسوه كما سيأتي بيانه في فصل قادم. لعلني لا اغالى إذا قلت ابن آراء ابن خلدون كانت اشد انحرافاً عن شرعة

الأخلاق والأديان من آراء زميله الإيطالي، ولكن الناس لم ينتبهوا إليها. فقد امتاز ابن خلدون بأسلوبه الدبلوماسي الذي يغطي الآراء المنحرفة ببطء براق. فهو يكثر من ذكر الآيات القرآنية والأحاديث النبوية يدعم بها براهينه، ويكثر كذلك من ذكر العبارات الدينية ينهي بها أقواله من قبيل "الله أعلم" و "هو الهدى للصواب" و "عليه التوفيق" وما أشبه، وظن الناس أنه كفирه من الفقهاء والمؤرخين سائر على سنة الله ورسوله، ولو أنهم أدرکوا مقاصده الحقيقة بوضوح لربما شتوا عليه حملة شعواء لم يعهد مكياجي لها مثيلاً.

## هوما مش المقدمة:

- Mahsin Mahdi, Ibn Khaldun's Philosophy of History, George Allen & Unwin, (London 1957). (1)
- (2) مجلة الفكر التونسي، (مارس 1961)، ص 83 .
- 8..p .Op .Mahdi(3)
- 286 .p .Ibid (4)
- 293 .P.Ibid (5)
- 399.—F.C.S. Shillerr, Formal Logic, (London. 1930), P. 398 (6)
- (7) راجع في ذلك كتاب "مَهْلَةُ الْعُقْلِ الْبَشَرِيِّ" لِكَاتِبٍ هَذِهِ السُّطُورِ.
- (8) مقدمة ابن خلدون (طبعة لجنة البيان العربي)، ص 266 .
- (9) المصدر السابق، 128 - 129 .
- Max Lerner, Introduction, in Machiavelli, The Prince, (Modern Library), P. XXXI.(10)
- (11) مجلة الرسالة، العدد المشروون من السنة الأولى، (1/11/1933)، القاهرة، ص 20 .
- .Max Lerner, Op.cit, P.XXXIX (12)



# القسم الأول



# الفصل الأول

## خصائص المنطق القديم<sup>(1)</sup>

لكي نفهم موقف ابن خلدون من المنطق القديم، يجب أن نعرف شيئاً عن طبيعة هذا المنطق وخصائصه. وما يجبرنا على ذكره أن هذا المنطق كان في بداية أمره خطوة تقدمية كبيرة في تاريخ الفكر البشري، إذ كان أول محاولة لتنظيم الفكر ووضع القواعد له. والواقع أن أرسطوطاليس الذي يعزى إليه فضل وضع المنطق كان من أصحاب العقول الجبارات التي يندر ظهورها في التاريخ.

ولكن المشكلة في منطق أرسطو هي كمشكلة أي نظام فكري أو اجتماعي عظيم، حيث يبدأ نشيطاً صالحاً ثم ينحدر شيئاً فشيئاً نحو الجمود والفساد. إنه بعبارة أخرى إنقلب إلى مجموعة قيود تقيد التفكير بعد ما كان في أول أمره ثورة وانطلاقاً.

أخذ المفكرون في العصور الوسطى ينظرون إلى منطق أرسطو نظرة إعجاب أو تقدير، مما حدا بهم إلى اعتبار القالب الذي صبه فيه أرسطو قالباً نهائياً لا يجوز تغييره أو التشكيك في صحته.

سنحاول فيما يلي شرح صفتين رئيسيتين من الصفات التي تميز بها المنطق الأرسطي، وهما فيما اعتقد أشهر صفاتيه وأكثرها مساساً بموضوع هذا الكتاب. الأولى منها أنه منطق صوري، والثانية أنه منطق استنباطي.

## صورية النطق:

ميز أرسطو بين صورة الأشياء ومادتها. فالتمثال مثلاً له صورة وهي شكله الظاهري، وله مادة وهي التي يتكون منها التمثال من رخام أو نحاس أو ما أشبه. وكان أرسطو يطلق على المادة مصطلح "الهيولي". ويجب أن نذكر أن الهيولي مختلف من بعض الوجوه بما نعبر عنه الآن بالمادة أو العنصر. إنه يعني عند أرسطو المادة الأساسية التي تتكون منها الأشياء في الكون والتي تظهر بمظاهر شتى حسب الصور التي تتخذها<sup>(2)</sup>.

وحين نصف النطق الأرسطي بأنه صوري نقصد بذلك أنه يهتم بصورة الشيء ويهمل مادته. واوضح تطبيق لهذا النطق جاء في الهندسة حيث يهتم الم الهندسون بالشكل التي تظهر فيه الأشياء كالهرم، والخروط، والاسطوانة، أو كالثالث والدائرة والمستطيل. ولا يبالون بالمادة التي تتكون منها هذه الأشكال. وما رأى المناطقة نجاح منطقهم في ميدان الهندسة أو غيرها من العلوم الرياضية ظنوا أنهم سينجحون كذلك في جميع الميادين الفكرية، ولهذا وجينا بحوثهم الميتافيزيقية والأخلاقية والاجتماعية والنفسية وغيرها، مطبوعة كلها بطبع النطق الصوري. فهم إنما بحثوا في العدل مثلاً تصوروه كما يتصورون الهرم أو الثالث شيئاً قائمًا بناته له صفات ثابتة، وهم يأخذون بالبحث فيه والمناقشة حوله، كما هو في صورته المجردة، دون أن ينظروا في محتواه الاجتماعي أي مادته التي تختلف من الولائع الجزئية والتي تتغير بتغير الظروف المحيطة بها.

الحق أن أرسطو عندما وضع النطق لم يكن قاصداً هذا. فقد كان يؤكد في بحوثه على أهمية البحث في مادة الفكر علاوة على صورته. فالمادة والصورة في رأيه لا ينفصلان، فليس هناك مادة من غير صورة أو صورة من غير مادة. ولكن المناطقة الذين جاءوا بعد أرسطو، لا سيما في القرون الوسطى، اهملوا سنة معلمهم الأول، كما هو الحال في الاتباع التناخرين في كل زمان ومكان، فأخذوا يحصرون تفكيرهم النطقي في صورة الأشياء فقط، وبهذا صاروا يحلقون في عالم التجريد الفكري الذي هو بعيد كل البعد عن مجريات الحياة الواقعية<sup>(3)</sup>.

صار المفكرون بتأثير النطق الصوري يستصغرون شأن الولائع الجزئية الحسوسية، ويعذونها من الأمور التي لا تؤدي إلى علم يقيني صحيح. فالعلم

الصحيح في رأيهم هو الذي ينبع عن النظر في الأمور الكلية العامة، إذ هي أمور ثابتة لا تتغير، وهي إذن حقيقة بعكس الواقع المحسوسa المتغيرة التي تخلو من الحقيقة بقدر ما يكون فيها من قابلية للتغيير. وقد تطرف المفكرون في هذا النمط من التفكير إلى درجة كانوا فيها كأنهم يعيشون في البرج العاجي، أي أنهم أخذوا يحلقون بتفكيرهم في السماء ويتربكون الأرض التي يعيشون فيها.

من طريق ما يذكر في هذا الصدد أن جماعة من المفكرين الأوروبيين في القرون الوسطى كانوا جالسين يوماً يتناقشون حول أسنان الحصان، وقد ذهب الجدل بهم كل مذهب. والغريب أن الحصان كان موجوداً بالقرب منهم وانهم كانوا قادرين على الذهاب إليه وفحص أسنانه. ولكنهم لم يفعلوا ذلك اعتقاداً منهم أنه عمل غير لائق بالفلكيين من أمثالهم، وهم كانوا واثقين أنهم يستطيعون التوصل إلى حقيقة أسنان الحصان عن طريق الفكر المجرد والجدل المنطقي وحده.

## **أمثلة واقعية:**

لتوضيح ذلك ذاتي بمثيل بسيط من الماوردي صاحب كتاب "الأحكام السلطانية". فهو يبحث في فصل من فصول كتابه عن الخلافة تعقد لرجلين في بلدين مختلفين. وهذا أمر وقع فعلًا في التاريخ الإسلامي يوم تنازع الخلفاء الفاطميين في القاهرة مع الخلفاء العباسيين في بغداد، وكانت له نتائج سياسية واجتماعية وثقافية متنوعة. ولكن الماوردي لا يهتم بما حدث فعلًا، إنما هو يستعرض آراء الفقهاء في الموضوع من الناحية الشكلية البحتة. فمن الفقهاء من قال إن الإمامة تعقد للرجل الذي سبق منافسه بأخذ البيعة من الناس، ومثل الإمامة في ذلك كمثل أن يتزوج رجلان إمرأة واحدة فالنكاح يتم لأسبقها عقداً. ومن الفقهاء من قال بأن النزاع بين الرجلين يجب أن يحسم عن طريق القرعة منعاً للتخاصم فليهما فاز بالقرعة كان بالإماممة أحق. ومن الفقهاء من قال بأن الواجب يقضي على

كل من الرجلين المتنافسين أن يتنازل عن الإمامة ويسلمها إلى صاحبه طلباً للسلامة وحسماً للفتنة ليختار أهل العقد أحدهما أو غيرهما. ومن الفقهاء من قال غير ذلك من الآراء<sup>(5)</sup>.

إن هؤلاء الفقهاء، والمؤرثي معهم، ينسون النزاع الشديد القائم في الإسلام من أجل الخلافة وكيف يريد كل من المتنافسين عليها القضاء على صاحبه قضاءً مبرماً لكي يتم له الأمر وحده. إن هذه في نظرهم من الأمور الجزنية المتغيرة التي لا تليق بأن يبحثها الفقه. وهم لذلك اخذوا يتناقشون ويتجادلون في الخلافة من حيث صورتها المجردة كما يتخيرونها في آذهانهم. إنهم بعبارة أخرى يبحثون فيما يجب أن يكون عليه أمر الخلافة لا فيما هو كان فعلاً. وبذل جدنامهم يعيشون بأفكارهم عن الخلافة في عالم، بينما كانت الخلافة تجري في عالم آخر. إنهم لم يقفوا لحظة ليسالوا أنفسهم: كيف يمكن أن تجري القرعة مثلاً بين الخليفة العباسي والخليفة الفاطمي، ومن منهما يرضى بالقرعة أو يسلم لصاحبها، وما هو موقف القواد والوزراء والحاشية الذين يحيطون بكل منهما، وكيف يرضى هؤلاء أن تذهب الخلافة إلى عدوهم الأكبر، وهل يمكن لإنسان مهما كان أن يتنازل لغيره عن النصب العظيم أو المال الوفير إلا أن يكون مجنوناً أو ملائكة الله الصالحين.

الواقع أن أصحاب المنطق الصوري من الفقهاء والمفكرين كانوا يجرون في الغالب على هذا النمط من التفكير في مختلف شؤون الحياة، ولا يزال الكثيرون يجرون عليه حتى يومنا هذا. خذ مثلاً رأي الفقهاء في البنوك. فهم ينسون أنها قوام الحياة الاقتصادية في عصرنا حيث يصعب أن تقوم حياة اقتصادية منتظمة من غير بنوك تأخذ المال من لا يستطيعون استثماره وتعطيه إلى القادرين على استثماره بفائدة بسيطة، ولو لولاها لبقت الأموال مدفونة تحت الأرض كما كان الحال فيها قديماً. إن الفقهاء يغضون النظر عن هذا كله ويسرعون إلى الحكم بأن عمل البنوك حرام إذ هو من قبيل الربا الذي حرمته الإسلام تحريماً قاطعاً. إنهم لا ينظرون في الربا من حيث محتواه الاجتماعي، إنما ينظرون إليه من حيث شكله أو صورته النطقية. فالربا عندهم كل عمل يقرض المال فيه بفائدة، لا فرق في ذلك بين عمل المرابي في الجاهلية وعمل البنوك في عصرنا. يكتفيهم في حرمة العمل أن يكون بالصورة النهائية عنها وليس لهم بعد ذلك أن يكون من الناحية العملية عملاً ضاراً أو نافعاً.

والغريب أننا نجد في المجتمع الإسلامي كثيراً من المسلمين يتعاطون الربا فعلاً. إنما هم يقومون به على صورة بيع أو رهان، أي إنهم يجعلون صفقات الربا في صورة شرعية اعتقاداً منهم أن ذلك ينجيهم من مغبة الحرام، إنهم يحافظون على "صورة" الأمر الشرعي ولا يبالون أن يخالفوا محتواه أو مادته. وكثيراً ما رأينا منهم أفراداً يظلمون الناس بصيغهم الشرعية مثلما كان المربابون في أيام الجاهلية يفعلون بالناس.

وهناك متزمتون آخرون يوسعون أموالهم الوفيرة في البنوك دون أن يأخذوا عليها فائدة. يحدثنا الرواة عن بعض أغنياء المسلمين في الهند في الجيل الماضي أن البنوك البريطانية كانت تكسب من أموالهم أرباحاً هائلة دون أن يجنوا هم منها أية فائدة. معنى هذا أنهم كانوا ينفعون أعدائهم ويضرّون أنفسهم في سبيل أن يحافظوا على "شكلية" الأمر الشرعي.

### استنباطية النطق.

الصفة الثانية التي تميز بها النطق الأرسطي أنه ذو منهج استنباطي، ونقصد بذلك أنه يبدأ البحث بالاعتماد على كليات عقلية عامة، ثم يستنبط منها النتائج الجزئية الخاصة. وهو بذلك يختلف عن منهج العلوم الحديثة. فقد قامت هذه العلوم على أساس الانتقال من الجزئيات إلى الكليات، وهو ما يسمى بالمنهج الاستقرائي، بينما النطق الأرسطي استنباطي ينتقل من الكليات إلى الجزئيات.

وأهم طريقة يستخدمها النطق في الاستنباط هي ما يسمى بالقياس (Syllogism). والقياس يتلخص عادةً من ثلاثة أجزاء هي المقدمة الكبرى والمقدمة الصغرى والنتيجة. ولتوسيع ذلك نأتي بالمثال الشائع الذي يكثر ورويه في كتب المناطقة. وهو كما يلي:

(1) كل إنسان فان... . . . (مقدمة كبرى).

(2) سocrates إنسان . . . . (مقدمة صغرى).

(3) إذن سocrates فان . . . . (نتيجة).

ولا يسعنا المجال هنا أن نتحدث عن القياس في جميع أشكاله وتعقيباته.

والراجح أنها كلها يمكن ردها إلى هذه الصورة البسيطة التي رأيناها في المثال الآنف الذكر. وأهم جزء في القياس هو المقدمة الكبرى إذ هي الأساس الذي يقوم عليه القياس. والمشكلة في النطق الأرسطي أنه يعتمد في قياسه غالباً على مقدمات يعدها بديهييات ثابتة الصدق ولا يجوز الشك فيها، وهي عنده ما تقتضيها الضرورة العقلية التي لا تحتاج إلى برهان، كمثل أن نقول "كل إنسان فان" أو "إن الشمس تطلع صباحاً من الشرق" أو "أن الكل أكبر من الجزء". أقول إن في هذا مشكلة لأن المقدمات المنطقية ليست كلها من هذا الطراز البديهي الذي لا يحتاج إلى برهان ولا يجوز فيه الشك.

اتضح لدى علماء الاجتماع أن ما نعده من البديهييات العقلية هو من الأمور النسبية، إذ هي خاضعة للمالوفات الاجتماعية والتطورات العلمية. فرب امر نعده اليوم بديهياً ثم يتبين لنا أخيراً أنه مما يجوز الشك في صحته أو ضروريته العقلية. خذ مثلاً ما كان الناس يعتقدون قديماً من كون الأرض مسطحة وأنها ثابتة تدور الشمس حولها. وهي في الواقع كذلك في نظر من لا يعرف من أمور الكون غير ما يلاحظه بعينه المجردة. ولا غرو أن تكون عنده تلك الآراء حول الأرض من الأمور البديهية التي لا يجوز الشك فيها. وبعدما تقدمت البحوث العلمية تبين أن تلك الآراء ليست بديهية، فقد حل محلها "بديهييات" أخرى. وصارت البديهييات تتهاوى الواحدة بعد الأخرى تبعاً لتقدم العلم وتطور الحضارة.

لقد أصبح العلم الحديث يقوم على مبدأ الاحتمال، بينما كان النطق القديم يقوم على مبدأ اليقين. وشتان بين المبدانيين. إن النطق الأرسطي يعتمد على مستلزمات يفترض فيها الصدق المطلق، وهو لذلك يعد النتائج المستنبطة منها بالقياس الصحيح لا بد أن تكون يقينية لا شك فيها. أما العلم الحديث فمن شأنه أنه يشكك في كل شيء، وهو لذلك يستخرج نظرياته وقوانينه من استقراء الواقعية الجزئية، وهو يعود ليعلن أن صدق النظريات والقوانين التي استخرجها محدود بحدود الواقع التي استخرجت منها. وربما ظهرت وقائع جديدة تجعل تلك النظريات والقوانين في حاجة إلى تبديل أو تحوير، وقد حدث هذا كثيراً في الفترة الأخيرة من عصرنا.

ما يلفت النظر أن القياس المنطقي أصبح في القرون الوسطى مطية في سبيل الأهواء الخاصة والعقائد المذهبية. فكل من يريد أن يبرهن على صحة مذهب أو رأي معين فليس عليه إلا أن يبحث عن مقدمة كبرى تصلح لاستنباط الرأي أو المذهب منها. وليس من العسير عليه أن يعثر على تلك المقدمة من أقوال الحكماء أو الأمثال الشائعة أو المأثورات الدينية أو غيرها. وهو عند ذلك يعدها بديهية لا يجوز الشك فيها ثم يشهرها في وجه خصومه سلاحاً قاطعاً. وخصوصه بدورهم لا يعجزون عن أن يفعلوا مثل فعله...

ولهذا وجدنا أصحاب المذاهب المتنازعة يتحاربون بسلاح القياس المنطقي كما يتحاربون بسلاح السيف. معنى هذا أن القياس المنطقي أصبح كالسيف يمكن أن يستخدمه كل فريق في وجه خصمه. إنه طوع أيديهم في أي وقت يشاون، وقد يحدث أحياناً أن يغير المرء رأيه أو مذهبه بسبب من الأسباب، وإذا به يستخدم القياس المنطقي لتأييد رأيه الجديد ناسياً أنه كان يستعمله أيضاً لتأييد رأيه القديم، وسبب ذلك ناتج عن كون الخدمات التي يستخدمها المناطقة في اقتياتهم ميسورة المنال، ومن الممكن الحصول عليها من مختلف الأنواع ولتأييد أي رأي مهما كان.

يتضح هذا في ما حدث بين الفرق الإسلامية من جدال عنيف. فكانت كل فرقة تعتمد في رايها على آيات قرآنية أو أحاديث نبوية حيث تجعلها مقدمات لأقتيتها المنطقية. والفرق الأخرى تتجه إلى آيات وأحاديث أخرى. وبهذا تكون الحرب بينهما سجالاً لا غالب فيها ولا مغلوب. خذ مثلاً الجدل الذي ثار في الإسلام حول مقتل الحسين بن علي. فقد ذهب قوم إلى القول بأن الحسين كان مخطئاً في ثورته على يزيد، وإن يزيدياً كان محقاً في قتله. واستند هؤلاء في رأيهم على الحديث النبوي القائل: "من أراد أن يفرق أمر هذه الأمة وهي جميع فاضربوه بالسيف كأنما من كان" <sup>(6)</sup>. وجاء قوم آخرون يقولون على العكس من ذلك وهم يستندون في رأيهم على حديث آخر هو: "سيد الشهداء عند الله عمي حمزة ورجل خرج على إمام جانراً يأمره وينهاه فقتله" <sup>(7)</sup>.

وгин درس الرايين حسب القياس المنطقي نجد كلاً منها صحيحاً استناداً على صحة المقدمة التي استنبط منها. فالرأي الأول يمكن وضعه بهذه الصورة:

- (1) من يفرق الأمة يجب قتله ... ... ... (مقدمة كبرى).
- (2) الحسين فرق الأمة ... ... ... (مقدمة صغرى).
- (3) ابن الحسين يجب قتله ... ... ... (نتيجة).

والرأي الثاني يمكن وضعه بهذه الصورة:

- (1) من يخرج على إمام جانر ويقتل فهو سيد الشهداء ... (مقدمة كبرى).
- (2) الحسين خرج على إمام جانر وقتل ... ..... (مقدمة صغرى).
- (3) ابن الحسين سيد الشهداء ... ... ... ... (نتيجة).

قد يسأل سائل: كيف يمكن للنبي أن ينطق بمثل هذين الحديثين المتناقضين؟ الواقع أننا لا نستبعد أن ينطّق النبي بهما في وقتين مختلفين حسب مقتضيات الظروف. إنه كأي مصلح بعيد النظر لا بد أن ينظر في أمر أمته من نواحٍ مختلفة. فهو قد ينصح أمته تارة بأن تكون كتلة واحدة غير متفرقة إزاء أعدائها، وقد ينصحها تارة أخرى بأن لا تخضع للإمام الجانر. وليس يخفى أن الخطر الناشئ من جور الحكم على الأمة قد لا يقل عن الخطير الآتي إليها من الغزو الخارجي. فكلّاهما يجب تحذير الأمة من عوائقه الوخيمة.

الظاهر أن المذاقة القدماء كانوا لا يفهمون هذا ولا يستسيغونه. ولهذا وجدها كل فرقـة من الفرقـة المتنازعـة تأخذ من الأحاديثـ النبويةـ الجانبـ الذي يلائمـ مقاصـدـهاـ وـينسـجمـ معـ النـتيـجـةـ التـيـ تـريـدـهاـ. فإذا رأتـ حدـيـثـاـ مـخـالـفاـ لـهاـ اـسـرـعـتـ حـالـاـ إـلـىـ تـكـذـيـبـهـ وـتـبـيـانـ الـضـعـفـ فـيـ سـنـدـهـ.

مما يجدر ذكره أن الفيلسوف الإنكليزي فرنسيس بيكون فطن إلى مثل هذا في تفكير أهل عصره. إنه يأتي بقصة رجل انكر تأثير النذور فسيق إلى معبد وعرضت عليه عشرات من اللوحات التي علقها من انجاهم الله من الغرق استجابة لدعائهم وندورهم، ثم سئل: لا يعترف بعد هذه الأمثلة كلها بنفع النذور وفائدة الدعاء؟ فاجاب: ولكن اين لوحات أولئك الذين غرقوا في البحر على الرغم مما نذروا وما دعوا<sup>(8)</sup>؟ يريد بيكون بهذه القصة ان يقول اين لوحات الناجين من الغرق لا تصلح

دليلًا قاطعًا على نفع الدعاء والندور، فهي تمثل جانباً واحداً من الحقيقة، وهناك الكثيرون من الناس الذين دعوا ونذروا ثم غرقوا فلم تعلق لوحاتهم في المعبد طبعاً. ولهذا فليس من الجائز أن نأخذ اللوحات المعلقة وحدها بعين الاعتبار، حيث نجعلها مقدمة لقياسنا النطقي، ونهمل أمر اللوحات التي لم تعلق لغرق أصحابها.

يقول أحمد أمين وذكي نجيب محمود: "كانت الفلسفة طوال القرون الوسطى تقوم على أساس خطا لا يمكن ان تؤدي الى علم جديد، فقد اتخذت القياس النطقي سبيلاً لتأييد المذاهب والأراء، والقياس النطقي وسيلة عقيمة في كثير من وجوهه لأنك مضطر ان تسلم بمقدماته تسلیماً لا يجوز فيه الشك، فمهما امعنت في البحث والاستنتاج فانت محصور في حدود المقدمات التي سلّمت بها بادئ بدء..."<sup>(9)</sup>.

### امثلة أخرى:

مجمل القول أن القياس النطقي كان سبباً مهماً من أسباب تأخر العلم في القرون الوسطى. وهو قد كان بوجه خاص من أهم العوامل المعرقلة لنمو علم الاجتماع. فالباحث الاجتماعي كان غير قادر ان يخرج إلى الناس يدرسهم كما هم عليه في الواقع. إنه مضطرب أن يستتبع ويقيس لا أن يبحث ويستقرئ. ولهذا تضيع من بين يديه اللمحات الخلاقة التي تزخر بها وقائع المجتمع.

خذ مثلاً ما فعل الفارابي في مدینته الفاضلة. فهو يضع لصلاح المدينة وسعادتها شرطاً لازماً هو أن يكون لها رئيس كامل في صفاته المختلفة. من أين جاء الفارابي بهذا الشرط اللازم؟ إنه جاء به من مقدمة اختلقها اختلاقاً ثم قيد تفكيره بها فلا يستطيع أن يحيى عنها. إنه يقول: إن المدينة الفاضلة تشبه البدن الصحيح، ولما كان العضو الرئيسي في البدن هو القلب وبصلاحه تصلح بقية الأعضاء، فلا بد أن يكون في المدينة الفاضلة رئيس فاضل كذلك، وإلا فإن المدينة تسير في سبيل الهلاك<sup>(10)</sup>.

لن النتيجة التي توصل إليها الفارابي وأمن بصحتها إيماناً قاطعاً، لا يمكن أن يكون لها أي وجه من الصحة ما لم تكن المقدمة صحيحة. وهنا تكمن المشكلة. فالتقدمة قائمة على أساس التشبيه بين المدينة والبدن. وكيف يمكن أن نثبتت من

صحة هذا التشبيه. يبدو أن الفارابي يعتقد بأن هذا التشبيه أمر بديهي ومما تقتضيهضرورة العقلية. ولعل الفارابي جلس في برجه العاجي يتأمل فائدى به تامله إلى اصطناع هذه "البديهية"، وهي في الحقيقة ليست سوى خيال قائم على أساس غير واقعي.

لذات بمثل آخر، وهو من فخر الدين الرازي الفقيه المعروف. فقد كتب هذا الرجل كتاباً في علم الفراسة قال فيه: "الفراسة عبارة عن الاستدلال بالآحوال الظاهرة على الأخلاق الباطنة. وتقرير هذا الكلام أن المزاج إما أن يكون هو النفس وإما أن يكون آلة النفس في أفعالها. وعلى كلا التقديرين فالخلق الظاهر والخلق الباطن لا بد أن يكونا تابعين للمزاج، وإذا ثبت هذا كان الاستدلال بالخلق الظاهر على الخلق الباطن جارياً مجرى الاستدلال بحصول أحد المتلازمين على حصول الآخر. ولا شك أنه نوع من الاعتبار صحيح<sup>(11)</sup>".

تظهر في هذا الكلام معالم الاستنباط القياسي ظهوراً واضحاً، وفيه يظهر الخطأ الذي يؤدي إليه هذا الاستنباط. أن الرازي يريد أن يبرهن على أن علم الفراسة قائم على أساس صحيح. وهذا العلم كما دلت الأبحاث الاجتماعية الحديثة هو من بعد العلوم القديمة عن الصواب. فقد ثبت الآن أن ليس هناك أية علاقة مباشرة بين أخلاق الإنسان وبين ملامح وجهه أو شكل بدنـه. وقد كان الرازي وأمثاله من علماء الفراسة القديمة يؤكدون على وجود مثل هذه العلاقة المباشرة.

يقول الرازي: إن راضة البهائم يستدلـون بالصفات المحسوسة للخيل والبغال والحمير وسائر الحيوانات التي يريدون رياضتها على أخلاقها الحسنة والقبيحة، فإذا كان هذا المعنى ظاهر الحصول في حق البهائم والسباع والطير فلاـن يكون معتبراً في حق الناس أولـى. والرازي يقول أيضاً، إن أصول هذا العلم مستندة إلى العلم الطبيعي وتفاريعه مقزرة، وكان مثل الطـب سواء بسواء، فـكل طعن يذكر في هذا العلم فهو بعيدـه متوجهـه في الطـب...

لا ندرى كيف أتيـح للرازي أن يثبتـ من صدق هذه المقدمـات التي أوردهـا. فهو تارة يقول: إن المزاج إما أن يكون هو النفس أو يكون آلة النفس في أفعالـها. وهو تارة أخرى يقول: إن علم الفراسة ما دام صحيحاً في عالمـ الحـيـوانـ فمنـ الأولىـ أنـ يكونـ كذلكـ فيـ عـالـمـ الإـنـسـانـ. وهو تارة أخرى يقول: إن علمـ الفـراسـةـ مستـنـدـ علىـ العـلـمـ

ال الطبيعي كالطلب. إن هذه القدّمات على أي حال إن كانت تعد بديهية في نظر الرazi فهي لا يمكن أن تعد بديهية في نظر الباحثين الحدّيثين. إنها بالأحرى قد تُعد في نظرهم سخيفة.

ولكي ندرك مدى الخطأ في آراء الرazi نورد فيما يلي بعض النتائج التي توصل إليها باقيسته المنطقية. يقول الرazi:

- من كان لحيم الوجه فهو كسلان جاهم. هذا الدليل مأخوذ من الثيران.
- من كان صغير الوجه فهو رديء خبيث ملق. هذا الدليل مأخوذ من القرود.
- من كان طويلاً الوجه فهو وقع، هذا الدليل مأخوذ من الكلب.
- من كان نحيف الوجه فهو مهمٌّ بالآمور لأن كثرة الأفكار توجب البيوسة.
- من كانت أصداغه متتفحة وأوداجه ممتلنة فهو غضوب لأن الإنسان في وقت الغضب هكذا يكون.

قبیح الوجه لا يكون حسن الخلق إلا نادراً لأن المزاج الوجب للخلق الظاهر والخلق الباطن واحد. فإذا كان ذلك المزاج كاملاً ظهر أثر الكمال في الظاهر والباطن معاً وإن كان ناقصاً ظهر أثره كذلك<sup>(12)</sup>.

#### شخصية المناطقة:

ولم يقتصر تأثير القياس المنطقي على المجال العلمي فقط بل تُعدى أثره إلى الناحية الشخصية في حياة أصحابه. فقد أصبح القياس لدى البعض منهم كأنه العوبة في أيديهم يوجهونه حسبما تهوى نفوسهم أو بتغيير مصالحهم المؤقتة. والمعروف عن بعض المناطقة أنهم كانوا بارعين في توجيه أقنيساتهم المنطقية بحيث يستطيعون فيها أن يأتوا بالبراهين "القلطعة" لتأييد رأي من الآراء وتلبيده نقليضاً في الوقت ذاته. والظاهر أن معلوماتهم الواسعة تساعدهم على الحصول على القدّمات التي يتغرونها من أي نوع كانت، فإذا عجزوا عن الحصول عليها من القرآن لجأوا إلى الحديث، وإذا اعجزهم ذلك لجأوا إلى أقوال الحكماء أو الأمثال الدارجة أو غيرها. أما إذا شعروا بالعجز في هذا المجال أيضاً، فهم لا يتردّون أن يختلفوا

لأنفسهم مقدمات عقلية فيعتبرونها من البديهيات القاطعة التي اتفق على صحتها العقلاً. والويل لمن يتصدى لهم بالنقد أو الاعتراض، إذ هم قادرون على مهاجمة المعرض بأقيساتهم المنطقية فيخزونه أو يفخمونه.

يمكن القول بأن الجاحظ كان من هذا الطراز قليلاً أو كثيراً. فقد رأيناه يكتب في كثير من الأمور ويكتب فيما يناقضها أيضاً. فقد كتب رسالة في مدح النبي وأخرى في ذمه، وكتب رسالة في مدح الكتاب وأخرى في ذمهم، وكتب رسالة في مدح الوراقين وأخرى في ذمهم. وكان لا يبالي أن يفضل علياً على غيره من الصحابة تارة، ويؤخره عنهم تارة أخرى، وقد يفتح بعض الطوائف الدينية على خصومها، ثم يعكس الآية بعد ذلك فيحتاج لخصومها عليها.

من طريف ما يروى عنه في شأن ولعه بالأقىسة المنطقية أنه اجتمع ذات يوم مع ابن ماسويه الطبيب على مائدة أحد الوزراء فنقمنت الأطعمة، وكان فيها سمك ومضيرة. والمضيرة طعام يطبخ باللبن الحامض، وكان المعروف عند أطباء ذلك الزمان أن أكل المضيرة مع السمك مضر بالصحة. فنصح ابن ماسويه الجاحظ بأن لا يجمع بينهما في الأكل. فلم يسمع الجاحظ نصيحته، وأخذ يجادله جدلاً منطقياً إذ قال: "أيها الشيخ، لا يخلو أن يكون السمك من طبع اللبن أو مضاراً له، فإن كان أحدهما ضد الآخر فهو دواء له، وإن كانا من طبع واحد فلنحسب أثنا اكلنا من أحدهما إلى أن اكتفيينا". فقال له ماسويه: "وانه ملي خبرة بالكلام، ولكن كل يا أبا عثمان، وانظر ما يكون في غد". فاتكل الجاحظ معانداً فاصيب بالفالج في ليلته، وقال: "هذه والله نتيجة القياس الحال!"<sup>(13)</sup>.

إن هذه القصة قد تكون صحيحة أو غير صحيحة. إنما هي على أي حال غير مستبعدة لما نعرف عن الجاحظ من ولع بالقياس المنطقي. والقصة على فرض صحتها قد تكون مثالاً جيداً للخطأ الذي يتورط فيه المناطقة بأقيساتهم، فقد يكفي فيها أن تؤدي بهم إلى الفالج!

من الأخطاء التي يتورط فيها المناطقة أحياناً كثيرة، من جراء اعتمادهم الكلي على القياس المنطقي، أنهم يتسرعون في تكذيب كل خبر غريب غير مألف لهم. وقد شهدنا ذلك منهم مراراً في زماننا. من جملة ما انكره في هذا الصدد أنه عندما ظهر المذيع لأول مرة في العراق، منذ ربع قرن تقريباً، رأيت رجلاً يسخر منه

ويُسخر من الناس الذين يصدقون به. كان يقول عن المذيع أنه بضاعة تجارية أريد بها الغش والضحك على الذقون، والا فليس من العقول أن يلقط المذيع صوتاً متبوعاً من بلد بعيد، ولو كان المذيع صادقاً لاستطعنا أن نسمع به صوت الحاج محمد الساكن في قرية الدجبل. إن هذا الرجل لا يختلف في قياسه النطقي عن الراري أو الفاراري أو الجاحظ. فهو يأتي أولاً بمقدمة يقول فيها: إن سمع الصوت من بلد بعيد أمر غير معقول. ثم يأخذ باستنباط النتيجة المطلوبة منها. ولست أدرى ماذا قال الرجل حين شهد التلفاز بعد ذلك بزمن قصير. أحس أنه رضخ للأمر الواقع وأدرك بأن قياسه النطقي لا يلائم الحياة الغربية التي يعيش فيها.

وحدث مثل هذا لجد كاتب هذه السطور، وكان معروفاً بنزعته النطقية. قيل له ذات يوم إن الإفرنج اخترعوا عربة تطير في الهواء وهي مصنوعة من الخشب والحديد واسمها "طياراة". فقال إن هذا أمر غير معقول بتاتاً، ثم التفت إلى مطرقة كانت مطروحة بالقرب منه، وكأنه أراد أن يجعل منها مقدمة لقياسه النطقي، فقال: "هذه مطرقة مصنوعة من الخشب والحديد، فهل من الممكن أن تطير؟...". فقال الحاضرون: لا. وصدقوا بقوله. وما هي إلا سنوات معدودة حتى كانت الحرب العالمية الأولى وحلقت في سماء بغداد طائرة ترمي الناس بالقنابل. عند هذا أخذ جدي ينظر في السماء وهو حائز لا يدري ما يقول.

وروى لي أحد الثقلات أنه كان مرة في مضيف شيخ من شيوخ العشائر في الفرات الأوسط، واخذ يتحدث للشيخ وضيوفه عن الثلاجة وكيف أنها تبرد الأشياء وتنتفع الثلاج بوساطة الكهرباء. فهبت أحد الحاضرين وكان من رجال الفقه والمنطق، وكأنه أراد أن يظهر مقرته العلمية للحاضرين، فقال: إن هذا أمر مستحيل! وكان جده قائماً حسب القياس التالي،

- (1) الشيء الحار لا يمكن أن ينبع البرودة ... (مقدمة كبرى).
- (2) الكهرباء شيء حار... . . . . (مقدمة صغرى).
- (3) الكهرباء إنن لا يمكن أن تنتفع البرودة ... (نتيجة).

قال الرواية، فشعرت بالخزي والفشل تجاه هذا النطق المفحم.

الخلاصة التي نستخلصها مما سلف أن القياس المنطقي الذي كان الناس يستخدمونه في جدهم في القرون الوسطى، ولا يزال الكثيرون منهم يستخدمونه حتى يومنا هذا، لا يصلح منهاً للبحث العلمي وللكشف عن الحقيقة. إنما هو يصلح بالأحرى سلاحاً بيد الإنسان يستخدمه للدفاع أو الهجوم كما تقتضيه عواطفه أو مصالحه أو عقائده. إنه كما قال أحد الباحثين المعاصرین: وسيلة يستطيع الإنسان أن يبرهن بها على صحة شيء وعلى صحة نقشه أيضاً<sup>(14)</sup>.

### مبادئ المنطق الأرسطي:

تحدث أنساً عن صفتين من صفات النطق الأرسطي هما كونه صورياً واستنباطياً. واريد الآن ان اتحدث عن المبادئ او الاسس التي يرتكز عليها المنطق. من دراستي للمنطق الأرسطي استطيع ان استنتج ان له ثلاثة مبادئ أساسية، هي:

- (1) مبدأ العقلانية.
- (2) مبدأ السببية.
- (3) مبدأ الماهية.

ولعل من المجدى ان اشرح كلا من هذه المبادئ بإيجاز لما لها من علاقة وثيقة بثورة ابن خلدون على المنطق الأرسطي. وسنرى في الفصل القادم كيف ان بعض مفكري الإسلام حاولوا انتقاد هذه المبادئ فمهدووا الطريق لابن خلدون في هذا الصدد.

لنبدأ أولاً بمبدأ العقلانية. وهو يعني الثقة المطلقة بالعقل وبمقدراته على اكتشاف الحقيقة. فقد كان الفلاسفة يعتقدون أن هناك طريقين للمعرفة لا ثالث لهما هما الحسن والعقل، أما الحسن فهو معرض للخطأ دائمًا، ولم يبق إذن من طريق للمعرفة الصحيحة إلا طريق العقل.

يقول ابن مسكويه:

"... فإن النفس وإن كانت تأخذ كثيراً من مبادئ العلوم عن الحواس، فلها من نفسها مبادئ آخر وأفعال، لا تأخذها عن الحواس البتة، وهي المبادئ

الشريفة العالية التي تتبني عليها القياسات الصحيحة. وذلك أنها إذا حكمت أنه ليس بين طرفين النقىض واسطة، فإنها لم تأخذ هذا الحكم من شيء آخر، لأنه أولى، ولو أخذته من شيء آخر لم يكن أولياً. وأيضاً فإن الحواس تدرك المحسوسات فقط، ولما النفس فإنها تدرك أسباب الاختلافات وأسباب الاختلافات التي من المحسوسات، وهي معقولاتها التي لا تستعين عليها بشيء من الجسم ولا آثار الجسم. وكذلك إذا حكمت على الحس أنه صدق أو كذب فليست تأخذ هذا الحكم من الحس، لأن الحس لا يضاد نفسه فيما يحكم فيه. ونحن نجد النفس العاقلة فيما تدرك شيئاً كثيراً من خطا الحواس في مبادئ أفعالها وتدرك عليها حكمها. من ذلك أن البصر يخطئ فيما يراه من قرب ومن بعد...»<sup>(15)</sup>.

خلاصة رأي ابن مسكويه هذا الذي هو رأي جميع الفلاسفة القدامى تقريراً: إن العقل له مقدرة طبيعية في الحكم على المحسوسات وتبیان الخطأ والصواب منها، وهذه القدرة ليست مستمدة من الحواس إنما هي منبعثة من العقل نفسه.

إن هذا هو الذي جعل الفلسفه يستنكفون من النزول إلى مستوى الأمور المحسوسة ليستقرروا الحقائق منها كما يفعل علماء العصر الحديث، بل هم يكتفون بما يأتي به التفكير المجرد من كليات عقلية عامة ويستنبطون منها النتائج المطلوبة، وهنا قد يعترض عليهم معارض يقول: من أين جاءكم هذا اليقين أو الثقة المطلقة بصحمة ما يأتي به العقل من كليات عامة؟ ومن يدریكم فربما كانت هذه الكليات العقلية معرضة للخطأ كتعارض المحسوسات له؟

لقد وجه الغزالى هذا الاعتراض فعلاً. فكان جواب ابن رشد عليه أنه قال: "من المعروف بنفسه عند الجميع أن هاهنا سبيلاً يفضي بنا إلى الحق وأن إدراك الحق ليس بممتنع علينا في أكثر الأشياء. والدليل على ذلك أننا نعتقد اعتقاداً يقينياً وقفنا على الحق في كثير من الأشياء وهذا يقع به اليقين لن زاول علوم اليقين. ومن الدليل أيضاً على ذلك ما نحن عليه من التشوق إلى معرفة الحق. فإنه لو كان إدراك الحق ممتنعاً لكان التشوق باطلأ، ومن المعترض به أنه ليس هاهنا شيء يكون في أصل الجبلة والخلقة باطلأ" <sup>(16)</sup>.

الغريب أن ابن رشد يحاول البرهنة على صحة الكليات العقلية عن طريق هذه الكليات نفسها. فهو يقول: إننا ما دمنا نتشوق إلى معرفة الحق فلا بد أن يكون

إدراك الحق ممكناً. وبرهانه في ذلك، أنه لا يجوز أن يكون هناك في أصل الجبلة والخلق شيء باطل. فإذا سألهما: من أين جنت بهذه الكلية العامة؟ قال: إنها من الأمور المعترف بها، أي أنها من الأمور التي أجمع على بادتها العقلاة.

مهما يكن الحال، فإن الفلسفه العقلانيين كانوا في مختلف اطوارهم يستهينون بأمر الحس إذ هو في نظرهم لا يوصل إلى الحقيقة المطلقة، وليس من سبيل للوصول إليها عندهم إلا سبيل العقل على شرط أن لا يستعين في ذلك بالحس على أي وجه من الوجوه.

كان فلاسفة الإغريق بصفة خاصة يحتقرن كل ما من شأنه استخدام الحواس. وهو احتقار مرجعه في اغلب الظن إلى احتقار الجسم بالنسبة للعقل، حيث كانوا يعتقدون بأن الجسم كتلة مادية فانية بينما العقل كلن روحاني خالد. ولهذا كانوا يقدرون من يستخدم عقله أكثر مما يقدرون من يستخدم جسمه. فالتفكير أفضل من العامل. وقد اقترح أفلاطون أن يتولى قيادة الناس "فيلسوف"، وكان من افحش الأخطاء السياسية في نظره أن يشتراك "عامل" في إدارة الحكم. وعندما نبغ أرخميدس في العلوم التجريبية وصنع الآلات اعتذروا عنه بأنه اضطر إلى ذلك اضطراراً، كان اشتغاله بصنع الآلات عمل لا يليق بالرجل المفكر من الطبقه العالية<sup>(17)</sup>.

إن هذا كان من الأساليب الغالة التي جعلت الإغريق القدماء، وكذلك المسلمين من بعدهم، ينبعون في العلوم الرياضية بوجه خاص ويصلون بها إلى درجة عالية من الإتقان. فهي علوم عقلية محضة، أو هي حسب التعبير المنطقي "صورية" وليس "مادية" أو حسية. الواقع أن العلوم التجريبية لم تتقدم في العصر الحديث إلا بعد أن هبطت النزعة "العقلانية" عن عرشها القديم وأخذت النزعة المادية الحسية تحل محلها قليلاً أو كثيراً.

ومما يجدر ذكره أننا بهذا القول لا نريد أن ننتقص من قيمة النزعة العقلانية أو نجردها من كل اثر حميد في تاريخ الفكر البشري. إن النزعة العقلانية لا نعرف قيمتها الحقيقية، كما قال الأستاذ مارتليل، إلا إذا نظرنا إليها في ضوء الزمن الذي نشأت فيه. فهي قد نشأت لأول مرة في التاريخ عند الإغريق القدماء يوم كان التفكير الخرافي، أو ما يسميه مارتليل بالتفكير "الديني - السحري" ، مسيطرًا

على أذهان الناس. فالنزعـة العقلانية إذن خطوة تقدمية بالنسبة لذلك التفكير. ومن هنا صـح القول بأن المنطق الأرسطي كان إنجازاً رائعاً في زمانه حارب الخرافات ودفع الناس نحو الاعتمـاد على العـقل<sup>(18)</sup>.

والحق أن النزعة العقلانية لا تزال حتى يومنا هذا ذات أهمية لا يستهان بها، وهذا إذا علمنا بأن كثيراً من الشعوب لا تزال تعيش في جهل وخرافة، وأن العلاج الابتدائي لها هو أن نشجع فيها التفكير المنطقي والنظر في الأمور بمنظار العقل. إن النزعة العقلانية لا تضر التفكير إلا في الشعوب التي نمى فيها العلم وتطورت الحضارة، إذ هي عند ذاك تعرقل فيهم النظر التجريبي الواقعي. أما الشعوب الجاهلة فهي في حاجة إلى النزعة العقلانية أولاً وذلك بمثابة التمهيد لنمو النزعة العلمية الحديثة فيها.

مقدمة

ناتي الآن إلى شرح المبدأ الثاني من مبادئ المنطق الأرسطي، وهو مبدأ السببية، أو ما يسمى أحياناً بمبدأ العلية. ومعناه أن جميع حوادث الكون تخضع لقانون صارم هو تعاقب السبب والنتيجة، أو العلة والعلوّل. فالحوادث بهذا الاعتبار لا تقع اعتماداً أو من جراء إرادة واعية. فهناك ارتباط ضروري بين الحدث وسببه. فإذا مستت النار مثلاً شيئاً قبلأً للاحترق، وفي وضع مساعد للاحترق، فلا بد للشيء أن يحترق، ولا مفرز من ذلك في كل زمان ومكان.

إن مبدأ السببية هنا قد تعتبره اليوم أمراً بدبيهياً لا يصح الجدل أو الشك فيه. ولكنه في الواقع، كما قال الأستاذ كلسن، ليس كذلك. فالشعوب البدانية لا تفهمه ولا تعدد بدبيهياً<sup>(19)</sup> .. فإذا التهيت النار فجأة في شيء أسرع الرجل البداني إلى تعليل ذلك بسحر ساحر، أو فعل روح أرادت أن تقوم به انتقاماً من شخص معين، إن من الصعب على الرجل البداني أن يبحث عن السبب المادي للتلهب الشيء بما يفعل التمدنون

حدث مرة في إحدى القبائل البدانية أن أكل تمساح امرأتين منهم، واستطاع رجل متمند كان يعيش بينهم أن يعثر على التمساح ويقتله حيث وجد حل المراتين في بطنه. وهذا بليل فاقط على أن التمساح كان قد أكلهما، ولكن العقلية البدانية لا

تستطيع أن تفهم هذا الدليل أو تقبله. فالتماسيخ لا تعتدي على أحد قط، أما المراتان فقد قتلهما ساحر حيث استخدم التمساح في سبيل خطفهما، وقد أخذ التمساح حليهما أجرة له على ذلك<sup>(20)</sup>.

نستطيع أن نقول عن مبدأ السببية مثلما قلناه عن مبدأ العقلانية، هو أن اكتشافه كان خطوة تقدمية في زمانه، ولكنه أصبح فيما بعد من القيود التي تعرقل سير التقدم العلمي. فإذا حدث حادث لسبب غير معروف لجا الناطقة إلى إنكاره وتذكيبيه حالاً. فالحادث قد يكون واقعياً شهده الكثير من الناس، ولكن الناطقة لا يصدقون به ما داموا لا يعرفون سببه، إنهم لا يدركون أن الأسباب قد تكون أحياناً من أسرار الطبيعة الخفية التي لم يكتشفها العلم بعد. لقد اعتادوا على تعليم الحوادث بالأسباب التي تقبلها عقولهم فقط، غير نارين أن عقولهم محدودة، وربما اكتشف العلم ما يجعل الحادث الذي هو مستحيل في نظرهم أمراً ممكناً.

إن هذه النزعة لا تزال تسسيطر على انہان الكثیر من المتعلمين، لاسيما في البلاد العربية. وطالما وجدا هم يستنكرون المواضيع التي أخضعت للبحث العلمي حديثاً كالتنمية المغناطيسية وتناول الأفكار وتنبؤ الأحلام وما أشبه، بحجة أنها من الأمور الخرافية أو الميتافيزيقية التي لا يمكن تعليلاً لها تعليلاً مادياً.

لقد اكتشفت العلماء في الغرب، مثلاً، حوادث وقائع تدل على وجود تناقل الأفكار بين شخص وأخر من غير وساطة مادية معروفة بينهما. إنهم لم يستطيعوا أن يكتبوا تلك الحوادث، لأنها واقعية يمكن إخضاعها للتجريب العلمي، فافتراضوا أن هناك أمواجاً كهربائية مغناطيسية لم يكتشفها العلم ربما كانت هي السبب في هذا التناقل. وهذا هو شأن العلم الحديث دائماً، إذ هو لا ينكر الواقع مجرد جهل بأسبابها. ولكن بعض المتعلمين لم يقبلوا بهذا الرأي لأنهم اعتادوا أن يكتبوا كل أمر لا تستطيع عقولهم تعليله.

من الأمثلة على ذلك موقف بعض المتعلمين في العراق تجاه كتاب "خوارق اللاشعور" الذي أصدرته عام 1952 . فقد حاولت في هذا الكتاب تلخيص أحد الآراء التي توصل إليها العلماء في الغرب في موضوع تناقل الأفكار وغيره. فشنوا عليه حملة شعواء واعتبروه كتاباً يدعوا إلى الخرافية ويقوم على أساس غير علمي.

وتجددت الحملة مرة أخرى عندما أصدرت كتاب "الأحلام بين العلم والعقيدة" في عام 1959 .

وكان من نتائج الجدل الذي نشب حول هذا الكتاب الأخير، نقاش ظهر على صفحات مجلة "المثقف" البغدادية، بيني وبين أحد الزملاء من أساتذة الجامعة. فكان رأي الزميل: أن تناقل الأفكار أمر غير ممكن من الوجهة العلمية، وأن العلم لم ولن يتوصل إلى شيء منه لأنه من الأمور التي تقوم على أساس ميتافيزيقياً.

وكان جوابي عليه، أن العلم لا يعرف الحزم واليقين والقطع. شأن العلم أنه يشك ويظنه، ولكنه لا يقطع ولا يجزم، لأنه لا يعرف جميع أسرار الطبيعة، وربما اكتشف في المستقبل من تلك الأسرار ما يجعلنا نغير كثيراً من حكمتنا الراهنة<sup>(21)</sup> .

من غرائب المصادرات حقاً أنه لم يمض على هذا الجدل غير مدة قصيرة حتى وردت الأخبار العلمية تقول بأن جامعة لنينجراد في روسيا أخذت تعنى بأمر تناقل الأفكار وتقوم ببعض التجارب فيه. ويشير على هذه الدراسة البروفسور ليوند فاسلييف، رئيس قسم الفسلجة في جامعة لنينجراد. وقد صرخ فاسلييف للصحفيين قائلاً، "نعم، نحن لا نعرف تعليلات هذه الظاهرة النفسية، ولكن هذا لا يعني بالضرورة أن مثل هذا التعليل غير موجود. إن فعالية الدماغ هي إشعاع فيزيائي. وهذا الإشعاع ضعيف جداً إلى درجة لا يمكن الإحساس به فيها ولكنه فيما يبدو قد ينتج في بعض الحالات تأثيراً على دماغ آخر. وليس ذلك من الأمور المستحيلة. إن الاتجاه العلمي الدقيق سوف يحل هذا اللغز في النهاية" .

وعندما سأله أحد الصحفيين قائلاً، ليس تناقل الأفكار خداعاً؟ ابتسם فاسلييف وقال، لقد مر علينا زمان كان فيه التنميم المغناطيسي يعد خداعاً، واليوم يستعمل في معالجة بعض الأمراض<sup>(22)</sup> .

خلاصة ما أريد قوله في هذا الصدد، أن مبدأ السببية قد يكون مبدأ صحيحاً في أساسه الطبيعي، ولكن بعض المفكرين قد يتمسكون به إلى درجة يجعلهم يكتنون الوقائع المشهودة مجرد أنهم لا يعرفون تعليلات مادية لها. وحين نقرأ المؤلفات الفلسفية والكلامية التي ذكرت بها العصور الوسطى نجد أنها تستخدم مبدأ السببية في إنكار كثير من الأمور التي ظهرت صحتها في العصر الحديث.

ولنذهب الآن إلى المبدأ الأخير من مبادئ النطق الأرسطي وهو مبدأ الماهية. وهذا المبدأ في مجلمه يقول بأن للشيء ماهية ثابتة لا يمكن أن تتغير أو تتناقض مع نفسها. ويتضمن المبدأ ثلاثة قوانين هي التي تعرف عند المذاقة باسم "قوانين الفكر" وهي كما يلي:

. (law of identity) (1) قانون الذاتية

. (law of contradiction) (2) قانون عدم التناقض

(3) قانون الوسط المرفوع (law of excluded Middle)

وتعتبر هذه القوانين وجوهاً مختلفة لبدا الماهية. فالقانون الأول ينص على أن الشيء هو هو، أي أنه في حقيقته لا يتغير بمدورة الزمن، ذلك أن فيه خصائص ومميزات تبقى ثابتة خلال التغيير. فإذا حكمنا على الشيء مثلاً أنه حسن فإن هذا الحكم لا بد أن يظل صحيحاً إلى الأبد. أما القانون الثاني فينص على أن الشيء لا يمكن أن يجتمع فيه التقىضان. فهو مثلاً إما حسن أو قبيح ولا يمكن أن يكون حسناً وقبيحاً في آن واحد. أما القانون الثالث فينص أن ليس هناك وسط بين التقىضين. فمن الأشياء ما يكون حسناً مثلاً ومنها ما يكون قبيحاً، ولا مجال بينهما لشيء ثالث ليس بالحسن ولا بالقبيح<sup>(23)</sup> :

كان فلاسفة الإغريق يعتقدون بأن الشيء الحقيقى هو الذي لا يتغير وأن وجود التغيير فيه دليل على وجود النقص فى كينونته . ولهذا فإن المعرفة بمعنىها الكامل لا تقوم إلا على الأشياء الثابتة التي لا تقبل التغيير<sup>(24)</sup> . وكان أفلاطون يعتقد أن اجتماع الأضداد في الأشياء الجزئية مما يخوضها في سلم الوجود . فما دام الشيء الواحد قد يكون كبيراً وصغيراً، أو حاراً وبارداً، في وقت واحد، إذن فهو موجود وغير موجود في وقت واحد، وإذن فهو من الأشياء المتغيرة المعرضة للصيرورة وليس هو من الحقائق الثابتة الخالدة<sup>(25)</sup> . وهذا مما دعا أفلاطون وأمثاله من فلاسفة القدامى إلى التعالى عن معرفة الأشياء الجزئية التي تزخر بها الحياة وعلى التطلع إلى الأفكار المطلقة التي لا تتغير ولا تتناقض . إنهم لا يحبون أن يعرفوا أشياء ناقصة في كينونتها.

يوصف المنطق القديم أحياناً بأنه "منطق الكينونة"، وذلك بالمقارنة إلى منطق العلم الحديث الذي يوصف بأنه "منطق الصيرورة". فالكون كله، بمختلف ظواهره، ينظر إليه الآن باعتباره في صيرورة ثابتة وتغير مستمر. ونحن لا نستطيع أن نفهم الأشياء فهماً واقعياً إلا إذا نظرنا إليها بمنظار التغيير والصيرورة.

يجوز القول أن من أعظم الفلسفه الذين ساهموا في إنشاء منطق الصيرورة الحديث هو هيجل. فقد كان من رأيه أن الشيء لا يمكن أن يقوم بذاته حسبما يقول به مبدأ الالهي، إنه لا بد أن يحتوى على نقشه في صميم تكوينه، وبوجود هنا التناقض في تكوين الشيء يظهر عليه التغيير والصيرورة. وهذا هو الذي جعل الكون في حركة متصلة لا تهدا ابداً. لقد بني هيجل نظريته على أساس أن التناقض أصيل في طبيعة الأشياء، وبهذا هدم جزءاً كبيراً من المنطق القديم الذي قام على أساس عدم التناقض.

و جاء بعد هيجل داروين بنظريته المشهورة في التطور، فاضاف إلى الطنبور نغمة جديدة . كما يقول المثل العربي. لقد أصبح مفهوم التطور "موضة" العصر بعد داروين، فكل شيء في تطور أو صيرورة لا نهاية لها. وكان سبب التطور عند داروين هو التنازع. وهذا لا يختلف في أساسه النطقي عن مفهوم التناقض الذي جاء به هيجل. وبذلك كملت الصورة في الأذهان، حيث لم تبق فيها أهمية للحقائق الثابتة المطلقة التي كان يتغنى بها المخاطق القدماء.

لقد كان المنطق في الماضي فوتوجرافياً فلاصح الأن سينمائياً، وكان سكونياً فصار حركيّاً<sup>(26)</sup>. ولا يخفى ما لهذا التحول في المنطق من اثر كبير في نشوء العلوم الاجتماعية بصورة عامة وفي نشوء علم الاجتماع بصفة خاصة، فالظواهر الاجتماعية ليست ثابتة أو مطلقة. إنها تتغير باستمرار من جهة، وهي من الجهة الأخرى، ذات وجوه مختلفة: كل فريق من الناس ينظر إليها من ناحيته الخاصة، فمنهم من يراها حسنة ومنهم من يراها قبيحة، ومنهم من يراها بين بين، على درجات متفاوتة. والناس لا يمكن أن يتتفقوا على رأي واحد في ذلك. فلهم من اختلاف مصالحهم وعواطفهم وتقاليد them وعقدهم النفسية، ما يجعلهم مختلفين دوماً. على هذا المنوال تسير الحياة الاجتماعية، ولا بد من من ي يريد أن يفهمها فهماً صحيحاً أن ينظر إليها بمنظارها.

## هوامش الفصل الأول:

- (1) عرف هذا المنطق بأسماء شتى، فهو قد يسمى بالمنطق القديم، أو التقليدي، أو الأرسطي، أو الإغريقي، أو الصوري، أو غير ذلك. ولم نحب أن نقتصر في هذا الكتاب على اسم واحد من تلك الأسماء، بل ترکنا الأمر يجري كما تقتضيه القرينة في كل موضع يرد فيه ذكر للمنطق. وربما اضطررنا أحياناً أن نذكر اسم المنطق مجرداً ونعني به المنطق القديم.
- (2) أحمد أمين وزكي نجيب محمود، قصة الفلسفة القديمة، (القاهرة 1958)، ص 238 .
- (3) جميل صليباً وكامل عياد، المنطق وطرق العلم العامة، (بيروت 1948)، ص 60 .
- (4) مقدمة ابن خلدون (طبعة لجنة البيان العربي) ، ص 211 .
- (5) علي بن محمد الماوردي، الأحكام السلطانية، (القاهرة 1960 )، ص 9 .
- (6) أبو بكر بن العربي، العواصم من القواسم، ( تحقيق محب الدين الخطيب)، القاهرة 1371 هـ ، ص 232 .
- (7) هبة الدين الحسين، نهضة الحسين، (الجف 1946)، ص 9 .
- (8) أحمد أمين وزكي نجيب محمود ، قصة الفلسفة الحديثة (القاهرة 1949) . ج ١ ، ص 64 .
- (9) المصدر السابق ، ص 61 .
- (10) علي عبد الواحد وافي، فصول من آراء أهل المدينة الفاضلة، (القاهرة 1961)، ص 29 - 35 .
- (11) فخر الدين الرأزي، كتاب القراءة، (باريس 1939)، ص 4 - 5 .
- (12) المصدر السابق.
- (13) انظر في ذلك كتاب "أنسحورة الأدب الرفيع" لكاتب هذه السطور، ص 227 - 278 ، وغيرها.
- .Henry Thomas, The Living World of Philosophy, (Philadelphia,1946), P. 91. (14)
- (15) أحمد بن مسکویہ، تهذیب الأخلاق ، (بيروت 1961)، ص 10 .
- (16) عبده الحلو، ابن رشد، (بيروت 1960)، ص 92 .
- (17) زكي نجيب محمود، المنطق الوضعي، (القاهرة 1956 )، ص 393 - 394 .
- .Don Martindale, The Nature & Types of Sociological Theory, (London 1961), P. 9 (18)
- .Hans Kelson, Society & Nature, (London 1946) p. vii. (19)
- (20) ليفي برهل، المقلية البدائية، (ترجمة الدكتور محمد القصاص ومراجعة الدكتور حسن الساعاتي)، ص 42 ، 43 .
- (21) انظر تفاصيل النقاش في مجلة "المثقف" البغدادية، أعداد : 15 ، 16 ، 17 ، 19 (السنة الثالثة 1960).
- .Link Magazine, (Oct. 8. 1961) p. 29. (22)
- (23) علي سامي النشار، المنطق أصوري،(القاهرة 1954 )، ص 56 - 61 .
- .John Dewey, Logic, The Theory of Inquiry,(New York, 1938) P.84. (24)
- (25) زكي نجيب محمود، خرافات الميتافيزقيا، (القاهرة 1953) ص 153 .
- .Henry Thoma,s, op cit, p. 97 (26)

## الفصل الثاني

# المنطق الأرسطي في الإسلام

اختلف الباحثون في تعين الزمن الذي بدأ فيه بترجمة المنطق الأرسطي إلى اللغة العربية، فمنهم من جعله في العهد الأموي ومنهم من جعله في صدر العهد العباسي، ومهما يكن الحال فإن هذا المنطق أصبح له أثر كبير جداً في الثقافة الإسلامية. وانقسم المسلمون إزاءه إلى قسمين متضادين، فمنهم من اعتقد بحرارته، وتعصب لها، وعده مكملاً للفرقان، ومنهم من انتقده وحاربه وجعله مرادفاً للزندة حيث كان شعارهم: "من تمنطق فقد تزندق".

وليس مرادنا في هذا الفصل الإتيان بتفاصيل الجدل الذي نشب في الإسلام بين مؤيدي المنطق ومعارضيه. فذلك أمر يصعب علينا الإحاطة به في هذا المجال. ونكتفي من ذلك بذكر بعض النقاط التي لها صلة مباشرة بموضوعنا الراهن حول ابن خلدون و موقفه تجاه المنطق الأرسطي.

ومما تجدر الإشارة إليه أن الذين انتقدوا المنطق من المسلمين يختلفون في بعض الوجوه عن الذين انتقدوه في العصر الحديث. ففلسفه العصر الحديث إنما انتقدوا المنطق الأرسطي في سبيل الدعوة إلى منطق جديد هو منطق العلوم التجريبية والدراسات الواقعية، أما الذين انتقدوه من المسلمين فقد فعلوا ذلك في الغالب من أجل الدفاع عن العقيدة الدينية والاحتفاظ بسلامتها في النفوس. وقد نستطيع أن نستثنى منهم في ذلك مفكراً واحداً هو ابن خلدون، فقد حاول هذا المفكر نقد المنطق

لكي يبين قصوره عن فهم الحياة الاجتماعية كما هي عليه في الواقع. وابن خلدون في هذا يشبه فلاسفة العصر الحديث شبيهاً لا يستهان به.

إن ابن خلدون، كما سترى، استمد كثيراً من جذور نقه المنطقي من أسلافه، ولكن حور أفكارهم وطورها بحيث جعلها ملائمة لتفكيره الاجتماعي الواقعي. وأهم من تأثر بهم ابن خلدون من هذه الناحية، فيما أعتقد، هم الغزالي وابن تيمية. الواقع أن هذين الرجلين هما أعظم من نقد المنطق الأرسطي في القرون الوسطى كلها، سواء في أوروبا أو في غيرها من البلاد الإسلامية. وهما وإن كانوا قد نقدا المنطق في سبيل غالية دينية بحثة، إلا أنهما قد توصلوا من ذلك إلى آراء لا تقل من بعض وجهتها عن آراء الفلاسفة الحديثين.

و قبل أن أتحدث عن آراء الغزالي وابن تيمية أرى أنه من المستحسن أن أتحدث قليلاً عن رأي "الشَّكاك" الذين سبقوهما في نقد المنطق، وكذلك عن رأي الجاحظ.

### رأي الشَّكاك:

الشَّكاك جماعة عجيبة ظهرت في العالم الإسلامي، وكان أثراها في تفكيره وفي حضارته مشابهاً إلى حد كبير أثر السفسطانيين في الحضارة الإغريقية. وقد كتبوا في مذهبهم الشَّككي كتاباً كثيرة إلا أنها اختلفت وأحرقت، ولم يبق منها إلا ما نجده في كتب الناقدين لهذه الجماعة من عبارات منقوصة وأراء مشوهه. ونحن الآن لا نعرف أسماء أفرادها وشخصياتهم على وجه اليقين، وإن كنا نعْدُ من بينهم صالح بن عبد القدوس التزندي المعروف، وابن الرواندي الذي يتناول البغداديون نكتاته المقنعة في حكمة الخالق، ومحمد ابن زكريا الراري الطبيب المشهور.

كان الشَّكاك بوجه عام يستهينون بالجدل المنطقي الذي كان مسيطراً على أذهان المتكلمين في زمانهم ويرون أنه سلاحاً في أيدي الفرق المتنازعة إذ هو لا يثبت حقاً ولا يوصل إلى يقين. وكانوا يقولون في ذلك: "كل ما ثبت بالجدل فالجدل ينقض". ومن المحتمل جداً أن الغزالي قد اطلع على آرائهم واستفاد منها من الناحية السلبية.

يقول الشَّكاك: "إنا وجدنا البيانات والأراء والمقالات، كل طائفه تدعى أنها إنما اعتتقد ما اعتقاده عن الأولئ، وكل طائفه منها تناظر الأخرى فتنصف منها،

وربما غلت هذه في مجلس، ثم غلبتها الأخرى في مجلس آخر، على حسب قوة المناظر وقدرته على البيان. فهم في ذلك كالمحاربين يكون الظفر سجلاً بينهم. فصح أن ليس هاهنا قول ظاهر الغلبة، ولو كان لما أشكل على أحد، ولا اختلف الناس في ذلك كما لم يختلفوا فيما أدركوه بحواسهم، وبدائه عقولهم، وكما لم يختلفوا في الحساب، وفي كل شيء عليه برهان لانح... ومن الحال أن يبدو الحق إلى الناس فيعانونه بلا معنى، ويرضوا بالهلاك في الدنيا والآخرة بلا سبب، فلما بطل هذا صح أن كل طائفة إنما تتبع إما ما نشأت عليه، وإما ما يخيل لأحدhem أنه الحق دون تثبت ولا يقين... ونرى الجماعة الكثيرة قد طلبوا علم الفلسفة وتبحروا فيها، ووسموا أنفسهم بالوقوف على الحقائق وبالخروج عن جملة العامة، ونجد آخرين قد تمهروا علم الكلام، وأفنوا فيه دهرهم ورسخوا فيه، وفخروا بأنه قد لاح لهم الفرق بين الحق والباطل بالحجج، ثم نجد hem كلهم . فلسفتهم وكلامهم . مختلفين كاختلاف العامة وأهل الجهل بل أشد اختلافاً... فلو كان لبرهان حقيقة لما اختلفوا فيه هذا الاختلاف ولبيان على طول الأزمان ومر الدهور. ونرى الفيلسوف أو المتكلم يعتقد مقالة، ويناظر عليها ويعادي من خلفها، ويبقى على ذلك حياته، ثم تبدو له بادية فيرجع أشد ما كان عداوة لما كان ينصر، وينصرف يناظر في إفسادها، ويجاهد في إبطالها... فدل هذا كله على فساد الأدلة وتكافتها<sup>(1)</sup>....

### رأي الجاحظ:

تحدثنا عن الجاحظ في الفصل السابق وقلنا إنه كان مولعاً بالقياس المنطقي يستخدمه في الشيء وفي نقشه. إنه كان على أي حال من أنمة المعتزلة، والمعتزلة بوجه عام من أكثر الناس استعمالاً للمنطق وإيماناً به. ولكن الذي ينبغي أن نذكره هنا أن الجاحظ لم يكن مقلداً للمعتزلة في كل آرائهم. فقد كان من أولى العقول المبدعة والثقافة الواسعة. وكثيراً ما رأيناه يخالف المعتزلة في بعض وجهات نظرهم.

هناك نظرية جاء بها الجاحظ وخالف بها المعتزلة<sup>(2)</sup>، وهي نظرية ذات أهمية غير قليلة في موضوع المنطق. ويؤسفنا أنها لم تحفظ بتفاصيلها كما جاء بها الجاحظ، فهي قد ضاعت أو اختلفت كما ضاعت كتب للجاحظ كثيرة. إنما بقى منها شيء يسير نجده في كتب الناقدين للجاحظ أو المترجمين له.

والنظيرية في مجملها تناقض النزعة العقلانية التي هي من مبادئ المنطق القديم كما أسلفنا. ويتبين لنا من دراسة البقية الباقيه من النظرية أن الجاحظ يعتقد بأن العقل البشري لا يستطيع أن يرى الحقائق الخارجية رؤية صحيحة تامة، فهو محدود في مجال معين لا يستطيع أن يتعداه، مثله في ذلك كمثل البصر. فانت تنظر إلى الدنيا بعينك ولكنك لا تستطيع أن ترى بها كل الأشياء الموجودة، إذ أن بصرك محدود تحده الحاجز الكثيف من جهة والمسافة بعيدة من الجهة الأخرى. وليس في مقدور إنسان إذن أن يرى ما يراه إنسان آخر إلا إذا كان مجال البصر لديهما متمايلاً. وهذا هو شأن العقل. ولهذا فإن من الظلم أن نطالب الناس بأن يحكموا في الأمور حكماً متشابهاً. إن مجال عقولهم مختلف، ولا بد إذن من أن تأتي حكماتهم مختلفة. وهذا أمر طبيعي لا مفر منه.

الجاحظ يوافق العتزلة على قولهم بأن الإنسان قادر على توجيه إرادته كما يشاء، ولكن هذه القدرة لا تعني في رأي الجاحظ أن الإنسان قادر أن يفكر كما يشاء. فانت قادر مثلاً أن تفتح عينك أو تغلقها ولكنك مع ذلك لا تقدر أن ترى أبعد من مجال بصرك. وإذا كنت مصاباً بعمى الألوان فانت تريد أن تميز اللون الأحمر عن الأسود ولكنك غير قادر. وكذلك الأمر في التفكير فالإنسان يستطيع أن يفكر في الأشياء وإن يمتنع عن التفكير فيها، إنما هو غير قادر أن يفكر في أمور خارجة عن نطاق تفكيره، أو في أمور يعجز عقله عن استيعابها.

إن هذه النظرية الجاحظية رائعة حقاً وهي تقرب قريباً كبيراً مما توصل إليه علماء الاجتماع الحديث في موضوع "الاجتماعية المعرفة". ولو ان الزمن حفظ لنا النظرية بجميع تفاصيلها لربما وجدنا فيها ما يجعل الجاحظ أعظم من ابن خلدون من حيث روعة الدراسة الاجتماعية<sup>(3)</sup>. والظاهر أن هذه النظرية لم ترق في أعين الفقهاء والمترمذين فسعوا إلى إتلافها أو ضياعها

لعل من الأسباب التي جعلت الفقهاء يمتنعون من نظرية الجاحظ هو أنها تؤدي إلى القول بأن الكثير من الكفار غير مسؤولين عن كفرهم وأن الله لن يعاقبهم عليه. فالكافر الأمي الذي يعيش في قرية منعزلة مثلاً لا يعرف من العقائد غير العقيدة التي نشاعليها، وهو إذن لا يستطيع أن يفكر إلا في نطاق تلك العقيدة. إنه غير ملوم في ذلك وغير معاقب عليه. فاسه لا يكلف نفساً إلا وسعها. وفي رأي

الجاحظ أن الله لا يعاقب من الكفار إلا أولئك المعاندين الذين يدركون الحق ولا يؤمنون به حرصاً على جاه أو رئاسة دينية أو نحو ذلك من الأسباب<sup>(4)</sup>.

إن نظرية الجاحظ على أي حال كان لها أثر غير قليل في تفكير الغزالى وقد رأينا الغزالى في كتبه ينتقدها تارة ويويدها أخرى. ومما قال الغزالى في شأنها: إن هذا الرأى ليس بمحال عقلاً ولو ورد به الشرع لكان جائزأ<sup>(5)</sup>، يبدو من هذا أن الغزالى يرى أن نظرية الجاحظ معقولة ولكنه يتغوف منها لأن الشرع لم يأت بها. وأرجح الظن عندي أن الغزالى استفاد من تلك النظرية من حيث لا يشعر، أي أن النظرية أثرت في تفكيره تأثيراً لا شعورياً ولعلها كانت من "الخمانر" التي تفاعلت في عقله الباطن فانتجت في النهاية نقد المهم للعقل والمنطق.

### نقدية الغزالى:

ليس من اليسير التعرف على الغزالى من خلال سطور قليلة فقد كان الرجل ذا عقلية فذة يندر أن يظهر لها مثيل طوال أجيال متعاقبة. وقد سبق الغزالى زمانه في كثير من الآراء التي جاء بها. وقد كانت له شخصية غريبة تختلف عن شخصية غيره من الفقهاء أو الفلاسفة اختلافاً بيئناً. قال القاضي ابن العربي: "إني رأيت الغزالى في البرية وببيده عكاذه وعليه مرقة وعلى عاتقه ركوة، وقد كنت رأيته في بغداد يحضر درسه أربعينات عمامة من اكابر الناس وفضلائهم يأخذون عنه العلم. فدنت منه فسلمت عليه وقلت له: يا إمام، ليس تدرس العلم ببغداد خيراً من هذا؟" ، وكان رد الغزالى أن نظر إلى ابن العربي شزاراً ثم تعمم بعض الكلمات الصوفية والأبيات الشعرية، ومما قال:

غزلت لهم غزاً دقيقاً فلم أجد لغزلي نساجاً فكسرت مغزلي<sup>(6)</sup>.

يقول الغزالى إنه لم يجد لغزله الدقيق من ينسجه فكسر مغزله وهذا يدل على مبلغ الألم الذي كان الغزالى يشعر به تجاه الجمود الذى كان يسيطر على اذهان معاصريه. الواقع أن الغزالى لقى في حياته من العنت والنقد الريء شيئاً كثيراً. وقد اتهمه خصومه بالزندة من جراء الآراء الجديدة التي جاء بها<sup>(7)</sup>. شأنه في ذلك شأن الكثيرين من المجددين الذين يواجهون معاصرיהם بما لم يالفوه.

كان الأثر الذي أحدثه الغزالى في التفكير الإسلامي عظيماً جداً يندر مثيله. من

جملة هذا الأثر أنه لفت أنظار المسلمين إلى أهمية النطق وللوجوب دراسته. ويعتبر هذا العمل من الغزالي نقطة تحول في موقف المسلمين تجاه النطق الأرسطي. فبعد ما كان أكثر الفقهاء ينظرون إلى النطق نظرة تحريم واحتقار، أصبحوا بتأثير الغزالي يهتمون بدراسته ويستعملونه في علومهم المختلفة، ومنهم من عد تعلم النطق فرض كفائية على المسلمين<sup>(8)</sup>.

من أقوال الغزالي المشهورة قوله: "من لا يحيط بالنطق فلا ثقة بعلومه أصلًا". وكان من رأي الغزالي أن النطق ذو فائدة في جميع العلوم النظرية، عقلية كانت أو فقهية. وفائدة هي التخلص من حاكم الحس وحاكم الهوى والتمسك بحاكم العقل والتوصل إلى درجات السعادة<sup>(9)</sup>.

والملاحظ أن الغزالي يطلق على النطق في كثير من الأحيان أسماء أخرى كالمحك والمعيار والميزان. ويعتقد البعض أن الغزالي فعل ذلك لكي يتفادى غضب معاصريه من الفقهاء<sup>(10)</sup>. في رأيي أن الغزالي فعل ذلك لغرض آخر، فهو قد سمي النطق بهذه الأسماء لكي يشير بها إلى أن النطق آلة ذات استعمال محدود، فهو كالميزان الذي توزن به أشياء معينة ولا يمكن استعماله في وزن أشياء أخرى.

إن الغزالي يعتقد أن النطق يصح استعماله في العلوم التي تحتوي على كليات عامة متفق على صحتها من قبل الناظرين فيها، إذ هم يستطيعون بواسطة النطق أن يستخرجوا الجزئيات من تلك الكليات. وهنا يقول الغزالي: "وليكن للبرهان بينهم قانون متفق عليه يعترف به كلهم، فإنهم إذا لم يتفقوا في الميزان لم يمكن رفع الخلاف بالوزن"<sup>(11)</sup>.

إن الغزالي يختلف في هذا عن الفلاسفة والمناطقة القدامي الذين كانوا يثقون بالنطق ثقة مطلقة ويؤمنون بصحة استعماله في جميع المجالات. ففي رأي الغزالي أن البرهان المنطقي قاصر عن أن يصل بالإنسان إلى اليقين في القضايا الإلهية والروحية. فهذه القضايا هي أعمق وأعظم من أن تدركه عقولنا المحدودة. إنها خارجة عن نطاق البرهان المنطقي والنظر العقلي.

والغزالي يعني على التكلمين الذين يحاولون إقامة عقلائهم على أساس من العقل والنطق. الواجب في رأيه أن نقيم إيماننا الديني على أساس ما جاء به الوحي أو

الكشف الصوفي، فنثق به ونصدق به تصديقًا جازماً لا شك فيه. وكلما ابتعد الإيمان عن أقيسة المنطق وبراهينه كان أقوى في النفس وأقرب إلى الصواب.

يقول الغزالي: "والعلوم العقلية تنقسم إلى دنيوية وأخروية. فالدنيوية كعلم الطب والحساب والهندسة والنجوم وسائر الحرف والصناعات، والأخروية كعلم أحوال القلب وأفاث الأعمال والعلم بأنه تعالى وصفاته وافعاله. وهما علمان متبنيان. أعني أن من صرف عنايته إلى أحدهما حتى تعمق فيه، قصرت بصيرته عن الآخر على الأكثر... ولذلك ترى الأكياس في أمور الدنيا وفي علم الطب والحساب والهندسة والفلسفة، جهلاً في أكثر علوم الآخرة. لأن قوة العقل لا تفي بالأمرتين جميعاً في الغالب. فيكون أحدهما مانعاً من الكمال في الثاني..."<sup>(12)</sup>.

يعتقد الغزالي أن العقل المنطقي هو أعلى مرتبة وأصح استنتاجاً من الحس، ولكن في الوقت ذاته أدنى مرتبة من الكشف الصوفي. ويقتبس الغزالي من الفلاسفة قولهم بأن المعرفة القائمة على الحس معرضة للخطأ، فهي لا أمان لها ولا ثقة بها بالنسبة إلى المعرفة العقلية<sup>(13)</sup>. فانت تنظر مثلاً إلى الكوكب فتراه صغيراً جدأ ثم تأتي الأدلة الهندسية لتدرك على أنه أكبر من الأرض. وأنت كذلك تنظر إلى الظل فتراه ساكناً ثم ياتي العقل ليديلك على أن الظل متتحرك حيث يستنتج ذلك من تغير مكان الظل ساعة بعد ساعة. معنى هذا أن العقل يكذب الحس، ومن يدرينا إذن لعل وراء العقل مقدرة أخرى تكذبه كما تكذبها العقليات لكنك بالحسوسات، وقد كنت واثقاً بي فجاء حاكم العقل فكتّبني، ولو لا حاكم العقل لكنت تستمر على تصديقي، فعلل وراء إدراك العقل حاكماً آخر، إذا تجلَّ كذب العقل في حكمه، كما تجلَّ حاكم العقل فكذب الحس في حكمه"<sup>(14)</sup>.

وبينتهي الغزالي من هذا التحليل إلى الجزم بأن وراء العقل إدراكاً آخر أسمى، وهو الإدراك الذي يتمثل في وحي الأنبياء وكشف المتصوفة، وهو الذي يجب أن تقوم عليه العقائد الدينية. ونحن قد نوافق الغزالي على هذه النتيجة أو نخالفه، ولكننا على أي حال لا نستطيع أن ننكر ما في تحليله من قوة وجدة. فهو يرى أن في الكون من الحقائق ما تعجز عقولنا عن فهمه. وهو بهذا فند مبدأ العقلانية الذي كان مسيطرًا على اذهان الفلسفه والمناطقة القدامي. ولعلنا لا نغالي إن قلنا إن

الغزالى في هذا النقد يشبه الفيلسوف الألماني كانت الذى ظهر بعده بسبعة قرون تقريباً.

والغزالى لم يكتف بنقد مبدأ العقلانية وحده، بل رأيناه ينقد مبدأ السببية أيضاً. وهو في هذا يتبهـ فـيلـيـسـوـفـاً آخر عـاشـ قـبـلـ كـانـتـ بـمـدـةـ قـصـيرـةـ هوـ الفـيـلـيـسـوـفـ الإنـكـلـيـزـيـ هـيـومـ. وـخـلـاـصـةـ رـأـيـ الغـزالـيـ فيـ مـبـداـ السـبـبـيـةـ هيـ: أـنـاـ نـشـاهـدـ تـعـاقـبـ حـادـثـةـ بـعـدـ أـخـرـىـ، مـرـةـ بـعـدـ مـرـةـ، فـنـصـطـلـعـ عـلـىـ تـسـمـيـةـ الـأـوـلـىـ سـبـبـاـ وـالـثـانـيـةـ نـتـيـجـةـ. إـنـ ذـلـكـ مـجـرـدـ عـادـةـ عـقـلـيـةـ اـعـتـدـنـاـهاـ. وـهـذـاـ الـاعـتـيـادـ لـاـ يـمـكـنـ أـنـ نـسـتـدـلـ بـهـ عـلـىـ أـنـ هـنـاكـ تـرـابـطـ ضـرـورـيـاـ بـيـنـ الـحـادـثـيـنـ الـمـتـعـاقـبـيـنـ وـأـنـ هـذـاـ التـرـابـطـ يـحـدـثـ دـائـمـاـ مـنـ غـيـرـ أـنـ يـطـرـأـ عـلـىـ تـغـيـيرـ. فـإـذـاـ كـانـ الـاحـتـرـاـقـ يـحـدـثـ بـعـدـ مـلـاقـةـ النـارـ مـثـلاـ، فـلـيـسـ يـعـنـيـ ذـلـكـ أـنـ مـلـاقـةـ النـارـ دـخـلـاـ فـيـ حـدـوـثـ الـاحـتـرـاـقـ. إـنـاـ قـضـيـةـ تـعـاقـبـ لـاـ غـيـرـ. وـهـذـاـ تـعـاقـبـ جـرـىـ بـأـمـرـ اللهـ، وـقـدـ لـاـ يـجـرـىـ أـحـيـاـ إـنـاـ شـاءـ اللهـ<sup>(15)</sup>.

وـقـدـ فـطـنـ الغـزالـيـ إـلـىـ أـنـ إـنـكـارـ السـبـبـيـةـ بـهـذـاـ الشـكـلـ يـنـتـهـيـ بـنـاـ إـلـىـ اـرـتكـابـ مـحـالـاتـ شـنـيـعـةـ، حـيـثـ يـجـوـزـ أـنـ يـنـقـلـبـ الـكـتـابـ فـيـ أـيـدـيـنـاـ إـلـىـ حـيـوانـ، وـتـنـقـلـبـ جـرـةـ المـاءـ إـلـىـ شـجـرـةـ تـفـاحـ. يـجـبـ الغـزالـيـ عـلـىـ ذـلـكـ قـاتـلـاـ: إـنـ اللهـ تـعـالـىـ خـلـقـ لـنـاـ عـلـمـاـ بـاـنـ هـذـهـ الـمـكـنـاتـ لـمـ يـفـعـلـهـاـ، وـلـمـ نـدـعـ أـنـ هـذـهـ الـأـمـرـوـرـ وـاجـبـةـ، بـلـ هـيـ مـمـكـنـةـ يـجـوـزـ أـنـ تـقـعـ، وـيـجـوـزـ أـنـ لـاـ تـقـعـ، وـاـسـتـمـارـ الـعـادـةـ بـهـاـ مـرـةـ بـعـدـ أـخـرـىـ تـرـسـخـ فـيـ اـنـهـانـاـ جـرـيـانـهـاـ عـلـىـ وـفـقـ الـعـادـةـ الـلـامـضـيـةـ تـرـسـخـاـ لـاـ تـنـفـكـ عـنـهـ. إـنـ اللهـ لـمـ يـنـبـتـ مـنـ الـشـعـيرـ حـنـطةـ وـلـاـ مـنـ بـذـرـ الـكـمـثـرـيـ تـفـاحـاـ، وـلـكـنـ مـنـ اـسـتـقـرـاـ عـجـابـ الـعـلـومـ لـمـ يـسـتـبـعـدـ مـنـ قـدـرـةـ اللهـ مـاـ يـحـكـىـ عـنـ مـعـجزـاتـ الـأـنـبـيـاءـ<sup>(16)</sup>.

مـاـ يـجـدـرـ ذـكـرـهـ أـنـ الغـزالـيـ إـنـماـ أـرـادـ أـنـ يـنـكـرـ الـضـرـورةـ الـعـقـلـيـةـ فـيـ مـبـداـ السـبـبـيـةـ لـكـيـ يـتـرـكـ مـجـالـاـ لـتـصـدـيقـ الـخـوارـقـ الـتـيـ ظـهـرـتـ عـلـىـ يـدـ الـأـنـبـيـاءـ، وـقـدـ رـدـ عـلـيـهـ أـبـنـ رـشـدـ رـدـاـ مـسـهـبـاـ جـاءـ فـيـهـ: إـنـاـ لـاـ نـحـتـاجـ إـلـىـ هـدـمـ مـبـداـ السـبـبـيـةـ لـكـيـ نـصـدقـ بـمـعـجزـاتـ الـأـنـبـيـاءـ، فـلـمـلـعـجزـاتـ الـتـيـ صـحـ وـجـودـهـاـ لـيـسـتـ مـنـ الـأـمـرـوـرـ الـمـسـتـحـيـلـةـ عـقـلـاـ، إـنـماـ هـيـ مـنـ بـابـ وضعـ الشـرـانـعـ الـمـوـافـقـةـ لـلـحـقـ وـالـفـيـدـةـ فـيـ سـعـادـةـ جـمـيعـ الـخـلـقـ، كـمـاـ هـوـ الـحـالـ فـيـ مـعـجزـةـ الـقـرـآنـ<sup>(17)</sup>.

وـالـغـرـيـبـ أـنـ الغـزالـيـ يـعـتـقـدـ أـنـ الـأـنـبـيـاءـ لـيـسـواـ وـحـدـهـمـ الـذـينـ يـظـهـرـ عـلـىـ أـيـدـيـهـمـ أـعـمـالـ خـارـقـةـ لـلـعـادـةـ، بـلـ يـشـارـكـهـمـ فـيـهـاـ الـأـوـلـيـاءـ وـالـسـحـرـةـ. فـهـيـ إـنـاـ ظـهـرـتـ عـلـىـ يـدـ

نبي سمي مهلاً، وإذا ظهرت على يد ولد سمي ذراً، وإذا ظهرت على يد ساحر سمي سحراً. إنما هي جمِيعاً من نوع واحد، إذ هي تحدث خلافاً لبداً السببية. والغزالى يفرق بين النبي والولي بكون الأول منها يتحدى الناس بعمله الخارق بينما الثاني لا يتحداهم به، أما الفرق بين النبي والولي وبين الساحر فهو صلاح السيرة. فإذا كان صاحب العمل الخارق متحللاً بالسيرة الفاضلة ومحمد الأخلاق فهو النبي أو ولد، أما إذا كان فاسداً يستعمل عمله الخارق في الشر فهو الساحر الخبيث<sup>(18)</sup>.

### ابن تيمية والمنطق:

ابن تيمية من الشخصيات الفلسفية الكبرى في الإسلام. وهو في نظرى يلي الغزالى من حيث قوة الإبداع الفكرى، لا سيما فيما يتصل بالناحية المنطقية. ولكن ابن تيمية يختلف عن الغزالى من ناحية أخرى. فقد رأينا الغزالى في أواخر أيامه بيأس من الناس ويعتنز الحياة حيث لم يجد لغزلمه المتراء ساتاجاً يليق به. أما ابن تيمية فلم بيأس ولم يعتزل، بل ظل مشاركاً للناس في حياتهم يكافح فيها كفاح المستميت حتى وصل به الحال مرة أن لبس لامة القتال واشترك مع الجيوش العربية في محاربة المغول قرب دمشق عام 702 ، وكان إيمانه وحملاته في المعركة من عوامل النصر على المغول. ولم يسلم ابن تيمية من الاضطهاد والسجن لجرأته وصراحته في الإعلان عن رأيه. وقد انتهى الأمر به أخيراً أن مات في السجن<sup>(19)</sup>.

وصل نقد المنطق على يد ابن تيمية إلى القمة. وهو لم يقتصر في نقده للمنطق على نقض مبدأ العقلانية والسببية كما فعل الغزالى إنما حاول نقض الأصل الذي يقوم عليه الاستنباط المنطقي والقياس. وهو في هذا يشبه فرانسيس بيكون وجون ستيفارت مل.

أهم ما قام به ابن تيمية في هذا الصدد هو أنه أخذ يشكك في صحة الكليات العقلية العامة التي كان المنطق يجعلونها مقدمات لأقيمتهم المنطقية ويعتمدون عليها في براهينهم اعتماداً لا يجوز الجدال فيه. فهذه الكليات في نظر ابن تيمية ليست ضرورية ولا بدئوية وليس لها وجود خارجي. إنها بالأحرى من الأمور النسبية التي يختلف الناس في تقديرها، فما هو بدئوي منها عند بعض الناس قد

يكون غير بديهي عند البعض الآخر. وابن تيمية يقول في هذا: "والناس يتفاوتون في قوى الأذهان أعظم من تفاوتهم في قوى الأبدان" <sup>(20)</sup>.

يرى ابن تيمية أن الكليات العقلية قد تكون بديهية أحياناً كما في العلوم الرياضية. فالكليات التي يعتمد عليها علم الهندسة مثلاً هي بديهية اتفق الناس على اليقين بها في كل زمان ومكان. أما في العلوم الأخرى فهي ليست كذلك، كما في علم الطب مثلاً. فالكليات هنا نشأت عن تجارب شخصية لأفراد من البشر ثم نقلت التجارب جيلاً بعد جيل. وربما جاءت تجارب أخرى تنتقضها.

إن الكليات العقلية في رأي ابن تيمية موجودة في الأذهان وليس لها كيان خارجي قائم بذاته. والبرهان المنطقي القائم على هذه الكليات لا يوصل إدن إلى علم يقيني، إنما هو يوصل إلى أمور ظنية مقدرة في الأذهان فقط. إن العلم الحق عند ابن تيمية هو الذي يستمد حقيقته من الأشياء الجزئية المتعينة باشخاصها في الخارج لا من الكليات المقدرة في الذهن. والطريقة التي يتوصل بها إلى العلم الحق هي الانتقال من الجزئي إلى الجزئي، وذلك حسبما يسميه الفقهاء بقياس الغائب على الشاهد. وهذا القياس إذا ما نظمته التجربة وحدده مبدأ السببية أصبح موصلاً إلى اليقين <sup>(21)</sup>.

يبدو من هذا أن ابن تيمية يخالف الغزالى في مبدأ السببية، ولكن هذا خلاف ظاهري أكثر منه حقيقي. فالغزالى لم ينكر على الناس استخدام مبدأ السببية في علومهم، إنما هو أنكر وجود المبدأ في خارج الذهن. فالسببية عند الغزالى عادة ذهنية وهي تصدق في معظم الأحوال لأن الله أراد الأمور أن تجري على مقتضى هذه العادة، مع العلم أنه قادر على تغييرها متى شاء.

وقد فرق ابن تيمية بين الإمكان الذهني والإمكان الخارجي. فالإمكان الذهني هو أن يعرض للذهن شيء فيفترض وجوده لا لعلمه بوجوده بل لعلمه بإمكان وجوده عقلياً. أما الإمكان الخارجي فهو أن يعرض للذهن شيء فيقرر بوجوده لعلمه بوجوده واقعياً، أو بوجود نظيره، أو بوجود ما هو أبعد في الوجود منه <sup>(22)</sup>. وابن تيمية بهذا التفريق يختلف عن الفلاسفة الذين كانوا منهمكين في بحوثهم الميتافيزيقية على أساس من التجريد الذهني الذي لا صلة له بواقع الحياة. إن ابن تيمية يريد من الفلاسفة أن يستمدوا أحکامهم عن طريق قياس الغائب على الشاهد، لا أن يحلقوا في عالم الإمكان العقلي المطلق

## خلاصة الفصل:

لاحظنا في هذا الفصل ظهور أربع حركات فكرية تحاول أن تنتقص من أهمية النزعة العقلانية والمنطق الأرسطي، وكل محاولة تستفيد من المحاولة السابقة لها ثم تسعى إلى تطويرها نحو مدى أبعد. وحين نصل إلى ابن تيمية نراه يرتفع إلى القمة في نقده للمنطق أو ما اسماه في أحد كتبه بـ"نقض المنطق".

إن كل محاولة من تلك المحاولات الأربع تسعى إلى حصر استعمال العقل والمنطق في دائرة أضيق مما حصرتها به المحاولة السابقة. ويأتي ابن تيمية أخيراً لينقض معظم بناء الذي شاده فلاسفة العقلانيون قديماً. إنه يرى كان المعرفة البشرية على نوعين دينية وطبيعية. ففي المعرفة الدينية لا حاجة بنا إلى استعمال المنطق. إذ إننا يجب أن نستمدنا من "السلف" الصالح، ولا مجال هنا لأن نتنطق أو نجادل فنفسد بذلك ديننا وتعاليم سلفنا. أما في المعرفة الطبيعية فالمنطق لا يوصلنا إلى علم يقيني. إن العلوم الطبيعية في نظر ابن تيمية تجريبية أكثر مما هي قياسية استنباطية. والمعرفة الصحيحة فيها هي تلك التي تلخص بالواقع الجزئي تستمد منه قواعدها، ولا تبتعد عنه ملقة في عالم الكليات العقلية العامة.

إكاد أعتقد أن ابن تيمية وضع في محاولته هذه أساساً للمنهج الاستقرائي الواقعي الذي نجده واضحاً لدى ابن خلدون. ولو أتيح للحضارة الإسلامية أن تواصل نموها وازدهارها بعد هذه الفترة التي ظهر فيها ابن تيمية وابن خلدون، لربما رأينا المنهج الاستقرائي يتطور أكثر مما رأيناه على يد هذين المفكرين العظيمين.

## هوامش الفصل الثاني:

- (1) أحمد أمين، ضحى الإسلام، (القاهرة 1943)، ص 349 - 350 .
- (2) شفيق جري، الباحظ - معلم العقل والأدب، (دار المعارف بمصر)، ص 171 .
- (3) المظنوون أن الحضارة الإسلامية قد أتتبت كثيراً من الدراسات الاجتماعية الرائعة، ولكنها مع الأسف قد ألتلت أو أحرقت لأسباب مختلفة. ولو أن المؤلفات الإسلامية بقيت كلها لربما وجدنا فيها ما يفوق نظرية ابن خلدون من بعض التواحي.
- (4) أحمد أمين، ضحى الإسلام، (القاهرة 1943)، ج 3 ، ص 134 .
- (5) المصدر السابق، ج 3 ، ص 134 .
- (6) أبو بكر بن العربي، العواسم من القواسم، (القاهرة 1371هـ)، ص 21 .
- (7) أبو حامد الغزالى، فيصل الفرق بين الإسلام والزندقة، (القاهرة 1961)، ص 107 .
- (8) علي سامي الشار، مناهج البحث عند مفكري المسلمين، (القاهرة 1947)، ص 130 - 140 .
- (9) أبو حامد الغزالى، معيار العلم، (القاهرة 1346هـ)، ص 27 - 35 .
- (10) علي سامي النشار، المصدر السابق، ص 141 .
- (11) أبو حامد الغزالى، فيصل الفرق، ص 188 .
- (12) سليمان دنيا، الحقيقة في نظر الغزالى، ص 206 - 207 .
- (13) أحمد بن مسکوریه، تهذیب الأخلاق، (بيروت 1961)، ص 10 - 11 .
- (14) أبو حامد الغزالى، المنقد من الضلال، (تحقيق وتقديم جميل صليبا وكمال عياد)، (دمشق 1960)، ص 23 .
- (15) المصدر السابق ص 12 - 16 .
- (16) أبو حامد الغزالى، تهافت فلاسفة، (القاهرة 1947)، ص 226 - 241 .
- (17) جميل صليبا وكمال عياد، (مقدمة المنقد في الضلال)، ص 15 .
- (18) سليمان دنيا، الحقيقة في نظر الغزالى، ص 517 .
- (19) محمد أبو زهرة، ابن تيمية، (القاهرة) ، ص 42 - 92 .
- (20) علي سامي النشار، مناهج البحث عند مفكري المسلمين، ص 165 .
- (21) المصدر السابق، ص 178 .
- (22) المصدر السابق، ص 169 .

## الفصل الثالث

### ابن خلدون والمنطق الأرسطي

بعد وفاة ابن تيمية باربع سنوات، ولد صاحبنا ابن خلدون<sup>(١)</sup>. . ونلاحظ في مقدمة ابن خلدون كثيراً من الآراء التي جاء بها ابن تيمية والتي جاء بها الغزالى، في نقد العقل والمنطق. وهذه الآراء قد ترد في المقدمة أحياناً بالفاظ تشبه الفاظ ابن تيمية والغزالى وقد ترد أحياناً بالفاظ مختلفة مع الاحتفاظ بالمعنى.

ما يجدر ذكره في هذا الصدد أن ابن خلدون جرى في عرض آرائه المنطقية على أسلوب لا يخلو من غموض والتواه. فهو لم يوضح منهجه المنطقي توضيحاً مركزاً يجعل القارئ يفهم ما يريد من النظرة الأولى. فقد جاءت نقداته المنطقية متفرزة هنا وهناك في ثانياً المقدمة، حتى أصبح من العسير على القارئ أن يتبعها ويربط ما بينها في منظومة واضحة المعالم. أضف إلى ذلك أن أسلوب ابن خلدون بوجه عام ليس بالأسلوب المتناسق الذي يوضح بعضه بعضاً كثيراً.

والظاهر أن الخلق الدبلوماسي الذي اشتهر به ابن خلدون جعله لا يفصح عن آرائه إفصاحاً تاماً، كأنه كان يخشى أن يثير عليه بعض الذين تغضبهم تلك الآراء، فهو يراوغ فيها ويداور، ويمطّط فيها تارة ويقتضيها تارة أخرى. وأعترف لني لم أستطع أن أفهم مقاصد ابن خلدون إلا بعد أن قرأت مقدمته عدة مرات قراءة إمعان واستقصاء. وفي كل مرة أقرأ المقدمة فيها اكتشف منها وجهاً جديداً من آراء ابن

خلدون. ومن يدرريني فربما كنت حتى هذه الساعة بعيداً عن فهم ابن خلدون كما هو في حقيقة أمره.

### ابن خلدون ومبدأ السببية:

يذهب الدكتور جمبل صليباً وكامل عياد إلى القول بأن ابن خلدون خالف الغزالى في مبدأ السببية. وهذا يستندان في ذلك على عبارتين وردتا في المقدمة هما:

(1) "أن الطبيعة لا تترك أقرب الطرق في أفعالها وترتكب الأعوام والأبعد".

(2) "وهكذا كان حال الأنبياء عليهم الصلاة والسلام في دعوتهم إلى الله بالعشائر والعصائب، وهم المؤيدون من الله بالكون كله لو شاء، ولكنه أجرى الأمور على مستقر العادة"<sup>(2)</sup>.

يغلب على ظني أن في هاتين العبارتين، لا سيما الثانية منها، ما يؤيد، رأى الغزالى في السببية. فالغزالى كما رأينا في الفصل السابق لا يعتبر السببية قانوناً طبيعياً صارماً، بل يعتبرها عادة شاء الله أن تجري في الكون، وهو قادر على خرقها أو تبديلها. وعبارة ابن خلدون الثانية تشير إلى رأى الغزالى هذا حيث جاء فيها: "ولكنه أجرى الأمور على مستقر العادة". وعلاوة على ذلك نجد ابن خلدون يرى في المعجزات والكرامات وخوارق السحر عين الرأى الذي قال به الغزالى، إذ هي في نظره خرق لمبدأ السببية.

يذهب الدكتور طه حسين مذهبأً قريباً من مذهب الدكتورين صليباً وعياد. وهو يؤكد بأن مبدأ السببية كان أحد الأسس الثلاثة التي بني ابن خلدون عليها نظريته الاجتماعية. يقول طه حسين عن ابن خلدون: "ولا يرى مثل كورنون أن السبب في ذاته أثر من آثار المصادفة أي أثر من آثار الالتقاء مصادفة بين طائفتين من الأسباب، وهو مبدأ ينافق الفلسفة العقلية"<sup>(3)</sup>.

يرى طه حسين أن ابن خلدون يؤمن بمبدأ السببية على نمط ما قالت به الفلسفة العقلانية أي بخلاف ما قال به الذين نقضوا هذا المبدأ من أمثال الغزالى وهبوم كورنون، ولكن طه حسين يعود فيعترض بأن ابن خلدون جعل لمبدأ السببية استثناءات وهي تلك التي تحدث في المعجزات والكرامات وأعمال

السحرة<sup>(4)</sup>. ولست أدرى كيف يوفق طه حسين بين القول بهذه الاستثناءات  
الخارقة للعادة وبين القول بمبدأ السببية الذي تؤمن به الفلسفة العقلية؟!

مهما يكن الحال، فإننا نستطيع أن نتبين رأي ابن خلدون في مبدأ السببية،  
بشكل أوضح، في الفصل الذي عقده في المقدمة حول علم الكلام، حيث قال:  
"إن الحوادث في عالم الكائنات، سواء كانت من الذوات أو من الأعمال البشرية  
والحيوانية، فلا بد لها من أسباب متقدمة عليها، بل تقع في مستقر العادة  
وعنها يتم كونها... فوجه تأثير هذه الأسباب في الكثير من مسبباتها مجھول  
لأنها إنما يوقف عليها بالعادة لاقتران الشاهد بالاستئناد إلى الظاهر، وحقيقة  
التأثير وكيفيته مجھولة، وما اوتتيم من العلم إلا قليلاً. فلذلك أمرنا بقطع النظر  
عنها وإنما جملة والتوجّه إلى مسبب الأسباب وفاعلها وموجدها..."<sup>(5)</sup>.

نلاحظ في هذا أثر الغزالي واضحًا. ويمكن القول أن ابن خلدون قد امتاز على  
الغزالي من حيث تأكيده على عجز العقول البشرية أن تفهم كيفية تأثير الأسباب في  
الحوادث. وهنا يقرب ابن خلدون من الاتجاه العلمي الحديث. إنه يقول كالغزالي إننا  
عرفنا مبدأ السببية من طريق العادة، ولكنه يعود فيقول بأن هذه العادة قد تكون  
مخطئة لأن علمنا بالأسباب محدود. ولهذا وجّب علينا أن نقطع النظر فيها ونتوجّه  
إلى الله خالق الأسباب.

### ابن خلدون ومبدأ العقلانية:

يظهر أثر الغزالي في ابن خلدون هنا أكثر من ظهوره في شأن مبدأ السببية.  
فابن خلدون يرى كالغزالي أن العقل البشري محدود وأنه غير قادر على النظر  
في حقائق الكون إلا ضمن نطاق معين لا يجوز أن يتعداه. وقد ورد هذا الرأي في  
المقدمة بصور شتى ومواضع متعددة. يقول ابن خلدون في أحد هذه الموضع ما  
يليه:

"ولا تثقن بما يزعم لك الفكر من أنه مقتدر على الإحاطة بالكائنات وأسبابها،  
والوقوف على تفصيل الوجود كله، وسفه رأيه في ذلك. واعلم أن الوجود عند كل  
مدرك في بادئه رأيه منحصر في مداركه لا يدعوها، والأمر في نفسه بخلاف ذلك،  
والحق من ورائه... ولو سُنل الحيوان الأعمّ ونطق لوجودناه منكراً للمعقولات

وساقطة لديه بالكلية. فإذا علمت هذا فلعل هناك ضرباً من الإدراك غير مدركاتنا، لأن إدراكاتنا مخلوقة محدثة. وخلق الله أكبر من خلق الناس والحصر مجهول، والوجود أوسع نطاقاً من ذلك... وليس ذلك بقادح في العقل ومداركه، بل العقل ميزان صحيح فأحكامه يقينية لا كذب فيها. غير أنك لا تطبع أن تزن به أمور التوحيد والأخرة وحقيقة النبوة وحقائق الصفات الإلهية وكل ما وراء طوره، فإن ذلك طمع في محل. ومثال ذلك مثل رجل رأى الميزان الذي يوزن به الذهب فطمع أن يزن به الجبال، وهذا لا يدرك. على أن الميزان في أحكامه غير صادق. لكن للعقل حداً يقف عنده ولا يتعدى طوره حتى يكون له أن يحيط باهله وبصفاته، فإنه ذرة من ذرات الوجود الحاصل منه. وتفطن في هذا لغلوظ من يقتم العقل على السمع في أمثل هذه القضايا وقصور فهمه واضمحلال رايته، فقد تبين لك الحق من ذلك<sup>(6)</sup>.

لا شك أن ابن خلدون اقتبس هذا الرأي من الغزالى إذ نلاحظ شبهاً لا يستهان به بين عبارات الغزالى وعبارات ابن خلدون. ومما يلفت النظر بوجه خاص أن ابن خلدون شبه العقل بالميزان وقال بأن ميزان الذهب لا يصح أن توزن به الجبال، وقد ذكرنا في الفصل السابق كيف اطلق الغزالى على المنطق اسم الميزان والمحك والمعيار.

ولكن ابن خلدون ذهب في نقد العقل إلى أبعد مما ذهب إليه الغزالى. فالغزالى يعتقد، كما رأينا، أن العقل عاجز عن فهم الأمور الإلهية. أما ابن خلدون فيعتقد أن العقل قاصر عن فهم الأمور الاجتماعية علاوة على الأمور الإلهية. وقد كان الغزالى يرى أن المختصين في العلوم العقلية كلما تعمقوا فيها قصرت بصيرتهم عن فهم العلوم الإلهية. ويأتي ابن خلدون ليقول عنهم أن بصيرتهم قاصرة أيضاً عن فهم السياسة وغيرها من أمور المجتمع.

عقد ابن خلدون فصلاً في مقدمته بعنوان "في ان العلماء من بين البشر أبعد عن السياسة ومذاهبتها". وهو يقصد بالعلماء أولئك الذين يتبعون في علومهم القياس المنطقي. يقول عنهم: إنهم اعتادوا في حياتهم العلمية أن يغوصوا إلى المعاني فينتزاعوها من المحسوسات ويجردوها في الذهن أموراً كثيرة عامة. وقد دأبوا ان

يطبقوا هذه الكلمات العامة على السياسة وغيرها من شؤون المجتمع...ولهذا نجدهم يفشلون فيها فشلا ذريعاً.

إن السياسة في نظر ابن خلدون يحتاج صاحبها إلى مراعاة أحوال العمران كما هي في واقعها الخارجي، وكثيراً ما تكون الكلمات العقلية العامة مخالفة للجزئيات الخارجية الواقعية. ولهذا كان الرجل العامي ذو الطبع السليم والذكاء المتوسط أكثر نجاحاً في السياسة من العالم المتنطبق. إنه ينظر في الأمور بفطرته الحسية فلا يبني حكمه على قياس أو تعميم وهو في هذا كمثل السابق الذي لا يفارق الساحل عند الوج فيامن من الغرق. وينتهي ابن خلدون من هذا قائلاً: " ومن هنا يتبين أن صناعة النطق غير مأمونة الغلط لكثرة ما فيها من الانتزاع وبعدها عن المحسوس..."<sup>(7)</sup>.

ويعلن ابن خلدون رأيه بجلاء أكثر في فصل آخر من مقدمته، وهو الذي جاء بعنوان "في إبطال الفلسفه وفساد منتقلتها". فهو يذكر فيه كيف أن النطق الذي يتبعه الفلاسفة قاصر من ناحيتين: الأولى من ناحية النظر في الإلهيات كما أسلفنا، والثانية من ناحية النظر في الوجودات الجسمانية وهي التي يسميها الفلاسفة بالعلم الطبيعي. ووجه قصور النطق في هذه الناحية أن النتائج الذهنية التي تستخرج بالحدود والأقيسة غير يقينية، وهي لا تتطابق ما هو موجود في الخارج. "للهم ما يشهد به الحس من ذلك فدليله شهوده لا تلك البراهين، فلين اليقين الذي يجدونها فيها"<sup>(8)</sup>.

يبدو من هذا أن ابن خلدون قد طور رأي الغزالى وذهب فيه مذهبأً لعل الغزالى لا يرضى به. فقد كان الغزالى لا يثق بالعرفة التي تأتي عن طريق الحس، وهو في ذلك يوافق الفلاسفة القدامى في الاستهانة بالحس وتخطنته. ويمكن القول إن الغزالى كان يرى وجود نوعين من النطق أو الميزان الفكري: أحدهما النطق الأرسطي الذى يصلح لجميع العلوم ما عدا التى تبحث فى الأمور الإلهية، والثانى هو النطق الكشفي الذى يبحث فى الأمور الإلهية. أما ابن خلدون فهو يضيف إلى هذين النطقيين منطقاً ثالثاً هو النطق الحسى، وهو الذى يراه ابن خلدون صالحأً لفهم الأمور الاجتماعية.

الظاهر أن الغزالى كان يريد للأمور الاجتماعية أن تكون كالعلوم الطبيعية

خاضعة لنطق أرسطو. ويأتي ابن خلدون فيقول إن هناك من العلوم ما يخضع لنطق أرسطو كعلم الهندسة والحساب وما أشبه، ومنها ما لا يخضع له كعلم الاجتماع. ففي رأيه أن المعرفة الاجتماعية يجب أن تكون مستمدّة من المحسوس ولا صفة به، فإذا كثُر فيها "الانتزاع" وبعد عن المحسوس كانت غير مأمومة العواقب. إن الحس عند ابن خلدون أصدق من القياس المنطقي والتجريد العقلي في فهم الأمور الاجتماعية.

يبدو من هذا أن ابن خلدون كان يؤمن بوجود ثلاثة أنواع من النطق:

- 1 . النطق الكشفي هو الذي يصلح للبحث في الأمور الإلهية والروحية وما أشبه.
- 2 . النطق العقلاني وهو الذي يصلح لبحث الأمور القياسية كالهندسة والحساب وما أشبه.
- 3 . النطق الحسي وهو الذي يصلح لبحث الأمور الاجتماعية والسياسية وما أشبه.

سنرى في بعض الفصول القادمة كيف أن ابن خلدون استعمل هذه الأنواع المنطقية الثلاث في حياته الفكرية. فهو يعترف أولاً أنه كتب مقدمته تحت تأثير الإلهام الآني كما يفعل المتصوفة، ثم نراه ثانياً ينسق كثيراً من فصول مقدمته على نمط من ترتيب الأدلة يشبه ما يفعله المناطقة وعلماء الهندسة، وهو أخيراً يحاول استقراء معظم أفكاره من الواقع الاجتماعي المحسوس.

### ابن خلدون وابن تيمية:

يجوز أن نقول إن ابن خلدون توصل إلى رأيه الأنف الذكر بعد أن مزج بين رأي الغزالى ورأى ابن تيمية، وأنتج منها رأياً جديداً يلائم مزاجه الاجتماعي الواقعى.

كان ابن تيمية، كما أسلفنا، يرى أن البرهان المنطقي القائم على الكليات العقلية لا يوصل إلى علم يقيني، إنما هو يوصل إلى أمور ظنية مقدرة في الأذهان فقط. والعلم الحق عند ابن تيمية هو الذي يستمد حكماته من الأشياء الجزئية المتعينة بوجوها الخارجى. لابن تيمية في هذا الصدد تعبير طريف حيث ميز بين "الإمكان الذهنى" و "الإمكان الخارجى" ، فاللذان منها يستند على التفكير المجرد بينما الثاني يستند على الاستقراء الحسي.

ما يلفت النظر أن ابن خلدون يأتي في أحد فصول مقدمته بمثل هذا التمييز بين الإمكانيين. لكنه يسمى الأول منها "الإمكان العقلي المطلق" ويسمى الثاني "الإمكان بحسب المادة التي للشيء"<sup>(9)</sup>. وهو يذكر هذا التمييز في معرض الحديث عما اعتاد الناس عليه من تكذيب أي خبر غير مأثور لديهم. فإذا سمع الناس بحدث غريب يقع في أمة بعيدة وهم لم يعتادوا على مشاهدته في مجتمعهم مالوا إلى تكذيبه والسخرية منه، كمثل ما حدث لابن بطوطة عندما ساح في البلاد النائية وجاء لقومه عنها بأخبار غريبة لم يالفوها فأنكروها عليه.

يأتي ابن خلدون في هذا الصدد بمبدأ على شكل نصيحة للقارئ فيقول: "ولا تنكرن ما ليس بمعهود عندك ولا في عصرك شيء من أمثاله فتضيق حوصلتك عند ملقط المكنات. فكثير من الخواص إذا سمعوا أمثال هذه الأخبار عن الأمم السالفة بادر بالإنكار، وليس ذلك من الصواب، فإن أحوال الوجود والعمران متغيرة، ومن أدرك منها رتبة سفل أو وسطى فلا يحصر الدارك كلها فيها".<sup>(10)</sup>.

ويروي ابن خلدون بهذه المناسبة قصة طريفة هي: أن وزيراً اعتقله سلطانه هو وأبنه الصغير ومكث في السجن سنتين نشأ فيها الولد وكبير. فقلما نضج عقل الولد أخذ يسأل أباًه عن لحم الغنم الذي يؤتى به إلى السجن لطعامهما: من أي الحيوانات هو؟ إن الولد لم ير الغنم في حياته، وكل ما رأى من الحيوانات في سجنه هو الفار وحده. فتصور أن الغنم مثل الفار، وأباًه ينكر عليه ذلك. روى ابن خلدون هذه القصة لكي يبين بها كيف أن تصورات الإنسان لا تخرج عن نطاق ما يالفه ويعتاد عليه في بيته المحدودة، والإنسان لذلك يصعب عليه أن يتصور ما ليس مأثوراً لديه إلا بالقياس على المأثور.

ويختهي ابن خلدون من ذلك فيقول: "فليرجع الإنسان إلى أصوله، ولتكن مهيمناً على نفسه، وممِيزاً بين طبيعة المكان والمتنع بتصريح عقله ومستقيم فطرته، فما دخل في نطاق الإمكان قبله، وما خرج عنه رفضه، وليس مرادنا الإمكان العقلي المطلق، فإن نطاقه أوسع شيء، فلا يفرض حدأً للواعات، وإنما مرادنا الإمكان بحسب المادة التي للشيء...".<sup>(11)</sup>.

## المادة عند ابن خلدون:

نعثر في موضع مختلف من مقدمة ابن خلدون على عبارات فيها ذكر "المادة" بصيغة الفرد أحياناً وبصيغة الجمع أحياناً أخرى. وهذه العبارات، فيما اعتقد، ذات أهمية كبيرة من الناحية المنطقية. ومن المؤسف أن نرى الدارسين لابن خلدون لا يعيرون هذه العبارات الأهمية الكافية، ومنهم من فهم "المادة" التي وردت فيها في ضوء المفهوم الحديث لمعنى المادة، مع العلم أن ابن خلدون كان يقصد بالمادة معنى يختلف من بعض الوجوه عن معناها الحديث.

إن ابن خلدون يذكر المادة ويفهمها حسب مفهومها القديم الذي كان مالوفاً لدى الفلاسفة في زمانه. وأقرب المصطلحات الحديثة إلى مفهوم "المادة" عند ابن خلدون هو "المحتوى" أو "المضمون". وقد رأينا في الفصل الأول كيف كان المنطق القديم يهتم بشكل الأفكار أو صورتها دون محتواها أو مضمونها، أي أنه كان مشغولاً بالكليات العقلية العامة فلا يبالي بما في الواقع من محتوى "مادي".

وجاء ابن خلدون ثانراً على هذا المنطق "الصوري". فهو يريد من المفكرين أن يكونوا أولى منطق "مادي". واتضحت ثورة ابن خلدون هذه في العبارات التي أشرنا إليها، كما اتضحت في أمور أخرى. والعبارات المشار إليها كثيرة ومترفرقة في ثنايا المقدمة. وسنحاول فيما يلي أن نأتي ببعضها على سبيل التمثال.

(1) نبدأ أولاً بذكر العبارة التي أوردناها آنفاً عند الحديث عن التشابه بين ابن خلدون وابن تيمية في التفريق بين الإمكان الذهني والإمكان الخارجي. فقد أطلق ابن خلدون كما رأينا على الإمكان الخارجي مصطلح "الإمكان بحسب المادة التي للشيء". وقد أراد ابن خلدون بذلك انتقاد المفكرين الذين دأبوا على التمييز بين المكن والمستحيل من الأخبار عن طريق التجريد الذهني، أي طريق النظر في الأمور حسب صورها المطلقة لا حسب موادها النسبية. إنه يريد منهم أن يقارنوا الأمور باشباهها ويقيسوا الغائب منها على الحاضر، كما أشار إلى ذلك بصراحة في موضع آخر من مقدمته<sup>(12)</sup>.

(2) وهناك عبارة أخرى وردت في مقدمة ابن خلدون تدل على ذلك بوضوح أكثر. إنه فيها ينتقد المؤرخين المتأخرین ويصفهم بأنهم مقلدون بلداء الطبع والعقل يغفلون عما يحدث في التاريخ من تغير مستمر، ثم يقول عنهم: "فيجلبون

الأخبار عن الدول، وحكايات الواقع في العصور الأولى، صوراً تجردت من موادها، وصفحاً انتقضت من أغماضها...".<sup>(13)</sup>

معنى هذا أن ابن خلدون ينبع على المؤرخين الاكتفاء من الأخبار بصورها الذهنية المجردة وإهمال محتواها الواقعي. وهو يشتبهون بمن يهمل السيف اكتفاءً بغمده، مع العلم أن السيف هو المقصود، وما الخمد سوى وسيلة لحمايته.

إن هذه العبارة من ابن خلدون تذكرنا بعبارة ابن الهيثم العالم الفيزيائي المعروف في الإسلام. يقول ابن الهيثم في كتابه "المنظار" ما نصه: "... فحضرت لذلك في ضروب الآراء والاعتقادات فلم أحظ من شيء بطال ولا عرفت منه للحق منهجاً ولا إلى الرأي اليقيني مسلكاً جيداً، فرأيت أنني لا أصل إلى الحق إلا من آراء يكون عنصرها الأمور الحسية وصورتها الأمور العقلية".<sup>(14)</sup>

قد يصبح القول أن ابن الهيثم كان ثانراً على النطق الصوري في مجال الفيزياء كمثل ما كان ابن خلدون ثانراً عليه في مجال الاجتماع، وقد انتج كل منهما شيئاً جديداً في المجال الذي تخصص فيه.

(3) وفي الفصل الذي خصمه ابن خلدون للمنطق في مقدمته أشار إشارة واضحة إلى أن الناطقة المتأخرین شغلوا بصورة الأفكار وأهملوا مادتها. وقد أشار أيضاً إلى أن "المادة" هي التي يجب أن تكون موضع الاهتمام والاعتماد في فن المنطق. إنه يقول ما نصه:

"... ثم تكلموا في القياس من حيث ابتدأه للمطالب على العموم لا بحسب مادتها، وحذفوا النظر فيه بحسب المادة، وهي الكتب الخمسة: البرهان والجدل والخطابة والشعر والسفسطة. وربما يلم بعضهم باليسير منها إلماً، وأغفلوها لأن لم تكن وهي المهم المعتمد في هذا الفن. ثم تكلموا فيما وضعوه من ذلك كلاماً مستبراً ونظرموا فيه من حيث أنه فنٌ براسته لا من حيث أنه آلة للعلوم، فطال الكلام فيه واتسع...".<sup>(15)</sup>

لعل من المجدي هنا أن ننفل تعليق الدكتور علي عبد الواحد وافي على كلام ابن خلدون هذا. يقول الدكتور وافي: "إي مع أنها المهم المعتمد في الفن، لأنها تتعلق

بمادة القياس من حيث صدق مقدماته وانطباقها على الواقع. أما البحوث الأخرى فتتعلق بالقياس من حيث صورته. ولا يخفى أن البحث فيه من حيث مادته ومبلغ صدق مقدماته أهم كثيراً من البحث فيه من حيث صورته وأوضاعه المنتجة. ومن ثم يوجه الحديثون أكبر قسط من عنایتهم إلى منطق المادة أو المنطق التطبيقي (الذي يشمل مناهج البحث Mrethodologie) بينما لا يولون المنطق الصوري إلا قسطاً يسيراً من اهتمامهم<sup>(16)</sup>.

(4) في الفصل الذي خصه ابن خلدون "في أبطال الفلسفة وأبطال منتحليها"، وهو الفصل الذي أشرنا إليه في مناسبة سابقة، يذكر الأخطاء التي يتورط فيها المناطقة باقيستهم الصورية. فهو يقول: "إن المطابقة بين تلك النتائج الذهنية التي تستخرج بالحدود والأقويسة كما في زعمهم وبين ما في الخارج غير يقينية، لأن تلك أحكام ذهنية كلية عامة وال موجودات الخارجية متخصصة بمدادها ولعل بمدادها ما يمنع مطابقة الذهني الكلي للخارجي الشخصي..."<sup>(17)</sup>.

إن ابن خلدون يعلن هنا بوضوح وجود فرق بين الصور الذهنية المجردة وبين الواقع المادي الخارجي. وهو يزيد ذلك توضيحاً في فصل آخر من مقدمته حيث يقول إن الرجل العادي الذي لم يعتد على التجريد الذهني كثيراً ما يكون أصدق حكماً في الأمور من المناطقة إذ هو "لقصور فكره عن ذلك وعدم اعتياده إياه يقتصر لكل مادة على حكمها وفي كل صنف من الأحوال والأشخاص على ما اختص به ولا يعدي الحكم بقياس أو تعليم ولا يفارق في أكثر نظره الموارد المحسوسة ولا يتجاوزها في ذهنه كالسابع لا يفارق البر عند الموج...فيكون مأموناً من الخطأ في سياساته مستقيماً النظر في معاملة أبناء جنسه، فيحسن معашه وتندفع آفاته ومضاره باستقامة نظره. وفوق كل ذي علم عليم. ومن هنا يتبيّن أن صناعة المنطق غير مأمونة الغلط لكثره ما فيها من الانتزاع وبعدها عن المحسوس، فإنها تنظر في المعقولات الثوابي ولعل المورد فيها ما يمانع تلك الأحكام وينافيها عند مراعاة التطبيق اليقيني..."<sup>(18)</sup>.

هنا يتضح موقف ابن خلدون تجاه المنطق الصوري اتضاحاً لا يستهان به. إن الباحث حين يقرأ هذه العبارات التي ورد فيها ذكر "المادة" لا يستطيع أن يؤيد ما ذهب إليه البعض من أن ابن خلدون كان يتبع المنطق الصوري في تفكيره

الاجتماعي. فاللادة والصورة شيئاً متضادان كما أسلفنا، وليس من المحتمل إذن أن يتبع ابن خلدون المنطق الصوري في نظريته بينما هو يشجب هذا المنطق في عباراته الآتية الذكر.

(5) أود أن أختتم البحث في هذه العبارات بذكر عبارة وردت فيها كلمة "اللادة" بشكل غامض. وهذه العبارة جاءت في المقدمة في معرض الحديث عن الجاه حيث يقول فيها ابن خلدون ما نصه: "فقد تبين أن الجاه هو القدرة الحاملة للبشر على التصرف فيمن تحت أيديهم من أبناء جنسهم بالإذن والمنع والسلط بالقهر والغلبة، ليحملهم على دفع مضارهم وجلب منافعهم في العدل بحكام الشرائع والسياسة، وعلى أغراضه فيما سوى ذلك". ولكن الأول مقصود في العناية الربانية بالذات، والثاني داخل فيها بالعرض كسائر الشرور الداخلة في القضاء الإلهي، لأنه قد لا يتم وجود الخير الكثير إلا بوجود شر يسير من أجل الماء، فلا يفوّت الخير بذلك، بل يقع على ما ينطوي عليه من الشر اليسير، وهذا معنى وقوع الظلم في الخاتمة ففهم" (19).

مما تجدر الإشارة إليه أن الدكتور علي عبد الواحد وفي علّق على هذا الكلام فقال عن عبارة "من أجل الماء" الواردة فيه بأنها جاءت هكذا في جميع النسخ وأنها غير واضحة الدلالة<sup>(20)</sup>. وفي رأيي أنها على الرغم من عدم وضوحها لا تخلو من دلالة كبيرة. ونحن نستطيع أن نفهمها بشكل أوضح لو اننا درسناها في ضوء ما سلف حيث نقارنها بالعبارات الأخرى التي ورد فيها ذكر للمادة أو الماء. لا إنكر أن ابن خلدون استعمل لفظة "الماء" في هذه العبارة على غير ما يستسيغه أسلوب اللغة العربية، ولعله قلد فيها أسلوب الفلاسفة. وعلى أي حال فإني أميل إلى الظن بأن ابن خلدون قصد بها معنى مشابهاً لما قصدته في العبارات الأخرى.

يقول ابن خلدون: إن الخير الكثير لا يتم في الأشياء إلا بوجود شر يسير معه "من أجل الماء". وأحسبه كان يعني بذلك أن الخير ما دام ذا طبيعة "مادية" فلا بد أن يخالط بما يناقضه في الحياة الواقعية. وابن خلدون بهذا يخالف المناطقة القدماء الذين كانوا ينظرون في الخير والشر، وغيرهما من أمور الحياة، نظرة صورية تجريدية. ولهذا فهم كانوا يعتبرون الأمور أفكاراً مثالية مطلقة، كل واحدة منها قائمة بذاتها ومستقلة في كيانها عن غيرها.

من مزايا ابن خلدون أنه ينظر في الأمور باعتبار محتواها المادي المتباين بشبكة الحياة وليس باعتبار صورها المثالية المطلقة. وسيأتي في الفصل القادم تبيان المدى الذي وصل إليه ابن خلدون في هذه النظرة "المادية" الواقعية.

### هوامش الفصل الثالث:

- (1) توفي ابن تيمية عام 728 هـ، وولد ابن خلدون عام 732 هـ .
- (2) أبو حامد الغزالى، المقدى من الضلال، ( تحقيق وتقديم جميل صليبا وكامل عياد ) ، ص 15 - 16 .
- (3) طه حسين ، فلسفة ابن خلدون الاجتماعية، ( ترجمة محمد عبد الله عنان )، القاهرة 1925 ، ص 41 .
- (4) المصدر السابق، ص 41 - 42 .
- (5) مقدمة ابن خلدون (طبعة لجنة البيان العربي)، ص 1035 - 1036 .
- (6) المصدر السابق، ص 1037 - 1038 .
- (7) مقدمة ابن خلدون، (طبعة المكتبة التجارية) ، ص 524 - 543 .
- (8) المصدر السابق، ص 516 .
- (9) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي)، ص 506 .
- (10) المصدر السابق، ص 504 .
- (11) المصدر السابق، ص 506 .
- (12) المصدر السابق، ص 219 .
- (13) المصدر السابق، ص 211 .
- (14) جميل صليبا وكامل عياد، المنطق وطرق العلم العامة، (بيروت 1948)، ص 8 .
- (15) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي)، ص 1106 - 1107 .
- (16) المصدر السابق، ص 1106 .
- (17) مقدمة ابن خلدون، (طبعة المكتبة التجارية) ، ص 516 .
- (18) المصدر السابق، ص 542 - 543 .
- (19) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي) ، ص 910 .
- (20) المصدر السابق، ص 910 .

## الفصل الرابع

### ابن خلدون وقوانين الفكر

استعرضنا في الفصل السابق أقوالاً وأراء مختلفة من ابن خلدون ورأينا كيف أنه حاول بها تفنيد المنطق الأرسطي. ونريد الآن أن ندرس نظرية ابن خلدون بوجه عام لنرى هل كانت سائرة على مبادئ المنطق الأرسطي أم كانت مخالفة لها.

و قبل أن نبدأ الدراسة يجدر بنا أن نتحرى عن اللب أو المحور الذي كانت النظرية تدور حوله. وهنا قد تواجهنا صعوبة منشأها أن ابن خلدون لم يحاول أن يعرض نظريته في منظومة متناسقة. فالذى يقرأ المقدمة قراءة سطحية قد يتبيه فيما أورد ابن خلدون فيها من فصول استطرادية وبحوث مشتتة، وربما ضاع على القارئ من جراء ذلك كثير من روعة النظرية وترابطها. الواقع أن ابن خلدون كتب نظريته على نمط غير متسلسل، فلا يدرك القارئ أين يبدأ بها وأين ينتهي. ولعل هذا هو الذي جعل الباحثين مختلفين في تعين محور النظرية وفي التمييز بين لبها وقشورها.

#### ما هو محور النظرية؟

يرى الأستاذ ساطع الحصري أن فكرة "العصبية" هي المحور الذي يدور حوله معظم المباحث الاجتماعية في مقدمة ابن خلدون. وهذه الفكرة في نظر الحصري تزلف أنظومة (Systesm) تامة التكوين في الاجتماع بوجه عام وفي الاجتماع السياسي بوجه خاص. ولا يستطيع القارئ، كما يقول الحصري، أن يحصل على

فكرة تامة عن العصبية بقراءة فصل واحد أو بضعة فصول من المقدمة، ذلك لأن ابن خلدون يبني نظريته فيها بالتدريج قسماً بعد قسم خالل فصول المقدمة . شأن جميع المفكرين الذين يضعون النظريات المفصلة ويفؤسسوan الأنظومات الكبيرة<sup>(1)</sup>.

إن رأي الحصري هذا له وجاهته . والملاحظ أن كثيراً من الباحثين، من أجانب وعرب، يذهبون مذهب الحصري في هذا الصدد . وقد اطلعت على كتاب صدر حديثاً، لأحد علماء الاجتماع الأمريكيين هو الأستاذ دون مارتنديل، وهو يرى هذا الرأي كذلك<sup>(2)</sup>.

وللدكتور طه حسين رأي آخر في محور النظرية الخلدونية . فهو يذهب إلى أن تلك النظرية تدور حول موضوع الدولة . ويستنتج طه حسين من ذلك أن ابن خلدون لا يجوز أن نمنحه لقب عالم اجتماعي أو نضعه في مصاف علماء الاجتماع الحديث، ذلك لأن موضوع الدولة أضيق من أن يصلح موضوعاً لعلم الاجتماع<sup>(3)</sup>.

إن اختلاف رأي الحصري ورأي طه حسين . ففي رأيي أن نظرية ابن خلدون تدور حول موضوع هو أوسع نطاقاً وأكثر شمولاً من موضوع العصبية أو موضوع الدولة . إنها حسبما أظن تدور حول البداوة والحضارة وما يقع بينهما من صراع . ويمكن القول أن لها جانبين، أحدهما سكوفي (Static) والآخر حركي (Dynamic) . فالجانب السكوفي منها يتمثل في تعين خصائص البداوة والحضارة، وكيف تظهر هذه الخصائص في كل منهما على حدة . أما الجانب الحركي من النظرية فيتمثل في دراسة التفاعل والتتصارع بين البداوة والحضارة وما ينتج عن ذلك من ظواهر اجتماعية مختلفة.

يختل لي أن ابن خلدون نظر في أحوال الناس في زمانه فرأهم مستقطبين على فنتين لا ثالث لهما هما البدو والحضر . ثم نظر في هاتين الفتنتين فوجد أن صفات أحدهما مضادة لصفات الفتنة الثانية من جهة، ووجد كذلك أن الفتنتين في تفاعل مستمر من الجهة الأخرى . فاستنتج من ذلك أن المجتمع في جميع حوادثه الماضية والقبلة ليس سوى نتاج لهذا التضاد والتفاعل بين الفتنتين .

لو بعث ابن خلدون اليوم حياً وشهد الكهرباء لربما فرح به فرحاً كبيراً . فإن

خلدون صور المجتمع البشري بالصورة التي تحدث فيها الظواهر الكهربائية. فهناك قطبان: سالب ووجب، ويجري التيار الكهربائي إثر اتصال هذين القطبين.

لا ننكر أن نظرية ابن خلدون فيها شيء من ضيق الأفق. فهو قد درس المجتمع الذي عاش فيه وظن أن المجتمعات البشرية كلها من طراز ما درس. ولكن ابن خلدون على الرغم من هذا النقص في نظريته كان موفقاً فيها كل التوفيق. إن اكتشافه للجانب السكوني والحركي من مجتمعه، وتحريه عن الظواهر الاجتماعية التي تنشأ عن التفاعل بين هذين الجانبين، جعله قريباً جداً من الطابع الذي اتجه نحوه علم الاجتماع الحديث.

مما يلفت النظر أن آباء علم الاجتماع الحديث، وهم كونت الفرنسي وسبنسر الانكليزي ووارد الأمريكي، اهتموا بتقسيم دراساتهم الاجتماعية إلى جانبين: حركي وسكوني<sup>(4)</sup>. والظاهر أن العلوم الحديثة كلها تناهى هذا النحى في التقسيم، وليس من باحث يريد أن يدرس الظواهر الطبيعية أو الاجتماعية إلا ويلاحظ وجود هذين الجانبين فيها، وهو مضطر إذن أن يدرس خصائصها وهي ساكنة في لحظة ما، ثم يدرس ما يحدث عليها وهي تتحرك أو تتفاعل.

مهما يكن الحال فإننا لا نتوقع من ابن خلدون أن يأتي بتقسيمه بشكل واضح متقن على منوال ما فعل العلماء الحديثون. يصح أن نقول أن ابن خلدون لم يكن واعياً لهذا التقسيم أو مدركاً له إدراكاً واضحاً، إنما هو قد جرى فيه على رسنه وانسياق بديهته، فجاءت نظريته وقد ظهر فيها الجانب الحركي والجانب السكوني بشكل غير مقصود. ولو أتيح لابن خلدون أن يعيش في مثل المرحلة العلمية التي عاش فيها أولئك العلماء لربما توصل في نظريته إلى مثل ما توصلوا إليه من التقسيم والتوضيح.

### النظرية والمنطق:

لا يهمنا هنا أن نعرف تفاصيل نظرية ابن خلدون كما هي في جانبيها الحركي والسكوني. بذلك أمر ليس من قصدنا في هذا الكتاب أن نبحث فيه، إنما نريد أن نرى هل كانت تلك النظرية موافقة لمبادئ المنطق الأرسطي أم مخالفة لها.

ذكرنا في الفصل الأول المبادئ الأساسية التي يقوم عليها بناء المنطق الصوري،

فكان منها مبدأ الماهية. وقلنا إن هذا المبدأ يحتوي على قوانين ثلاثة هي التي تسمى لدى المخاطفة بقوانين الفكر، وهي: (1) قانون الذاتية (2) قانون عدم التناقض (3) قانون الوسط المرفوع.

وحين ندرس نظرية ابن خلدون نجد أنها قائمة على نقض هذه القوانين، لا سيما القانونين الأول والثاني منها. ويصبح القول أن الجانب السكوفي منها قائم على نقض قانون عدم التناقض، والجانب الحركي قائم على نقض قانون الذاتية.

يقول قانون عدم التناقض، كما أسلفنا، إن الشيء إنما كان حسناً فإنه لا يمكن أن يكون قبيحاً، فالنقيضان لا يجتمعان كما يقول أصحاب المنطق القديم. فالشيء الحسن يجب أن يكون حسناً في جميع صفاتاته. والقبيح كذلك يجب أن يكون قبيحاً في جميع صفاتاته. أما ابن خلدون فقد أشار في الجانب السكوفي من نظريته إلى ما يخالف هذا القانون. فهو عندما درس البداوة ذكر لها صفات متناقضة تجمع الحسن والقبح معاً. فالبدو صالحون وطالحون في الوقت ذاته، وذلك تبعاً للجهة التي ننظر إليها إليهم. فإذا نظرنا إليهم من جهة معينة وجدناهم من أكثر الناس توحشاً وميلاً للذهب والتخييب، ومن أشدتهم بعداً عن العلم والفن والصناعة. ولكننا حين ننظر إليهم من جهة أخرى نرى فيهم صفات الشجاعة ومتانة الخلق وسلامة الفطرة والابتعاد عن الترف والابتذال والتسفل، وكذلك يكون الحضر في نظر ابن خلدون. وفيهم تتمثل معلم الصناعة والعلم والفن من جهة، وتسودهم أخلاق الترف والجبين والمكر من الجهة الأخرى.

إن هذا مفهوم في الأخلاق يصعب على المفكرين القدامى قبوله. فهم قد دأبوا على النظر في الأخلاق على أساس من التجزنة، حيث يرون أن في مقدور أي فرد أو مجتمع أن يكتسب جميع الأخلاق الفاضلة وأن يتبع عن الأخلاق الوضيعة. وهذا هو ما يعرف في المصطلح الحديث بـ "تجزنة الشخصية" Depersonalization وقد اتضح هذا في المفكرين المسلمين لا سيما في جدالهم الطائفى أو القومى.

لقد كانوا مثلاً يتجادلون حول المفاضلة بين الصحابة أو غيرهم من رجال الإسلام الأولين. فالرجل في نظرهم إما أن يكون فاضلاً كل الفضل أو وضيعاً كل الضعف، ولا بد أن تكون جميع صفاته وأعماله منسجمة مع الطابع العام الذي حكموا به عليه. فإذا روى راوية مثلاً عن رجل فاضل عملاً غير مستحسن،

أسرعوا حالاً إلى تكذيب الرواية وقالوا عنها إنها غير معقولة. فليس من الممكن في رأيهم أن يصدر من الرجل الصالح عملاً غير صالح مهما كان صغيراً أو تافهاً.

وكانوا ينظرون إلى الأمم بمثل هذه النظرية. وقد لاحظنا ذلك فيهم عندما اشتد الجدل بينهم في شأن الشعوبية. فقد كان المحبون للعرب يحصرون كل اهتمامهم في تحزي الجانب الحسن من العرب ولا يعترفون لهم بأية سينة مهما كانت. أما الشعوبيون فكانوا على النقيض على ذلك يحاولون أن يجردوا العرب من كل فضيلة وأن ينسبوا إليهم جميع الرذائل.

هنا تظهر أهمية ابن خلدون. فهو يرى أن الإنسان لا يستطيع أن يجمع في نفسه كل الصفات الحسنة كما يشاء. إن الإنسان يستمد أخلاقه من المجتمع الذي يعيش فيه، والمجتمع بدوره خاضع في أخلاقه للأحوال الاقتصادية والسياسية والاجتماعية التي تحيط به. فهو إما أن يكون بدوياً أو حضرياً، ولا بد له في كل من هاتين الحالتين أن يتخد من الأخلاق ما يلائمها ويسجم معها.

إن الأخلاق في رأي ابن خلدون ملفوظات وعادات اجتماعية لا تخضع للإرادة الفردية، أما الفرد الذي يحاول مخالفة المجتمع في عاداته، فإن مصيره إلى الفشل والهوان<sup>(5)</sup>. والفرد إذن مضطر أن يجارى العادات السائدة على ما هي عليه في محسنتها ومساونها.

### النظرية وقانون الذاتية:

إن قانون الذاتية في النطق القديم يقول، كما أشرنا إليه سابقاً، إن الأشياء في حقيقتها لا تتغير بمرور الزمن، إذ هي تملك خصائص ومميزات تبقى ثابتة خالد التغيير. وقد ذكر جون ديوبي كيف كان النطق القديم قائماً على أساس عدم التغيير. فالشيء الذي له وجود حقيقي لا يمكن أن يتغير، فإذا حدث عليه تغير كان ذلك في نظر النطق القديم نليلاً على فقدانه للوجود الحقيقي<sup>(6)</sup>.

وحيث ناتي إلى نظرية ابن خلدون نجد فيها نقضاً لقانون الذاتية هنا. ويوضح ذلك بوجه خاص في الجانب الحركي من النظرية. وقد رأينا ابن خلدون هنا يؤكّد على أن المجتمع البشري في تغيير مستمر جيلاً بعد جيل، وليس هناك حد يقف فيه هذا التغيير. وقد يعتراض معترض فيقول إن ابن خلدون عندما درس

خصائص البداوة والحضارة وجد أن تلك الخصائص لم تتغير بل هي بقيت على حالها منذ خلق الله البداوة والحضارة حتى العصر الذي عاش فيه ابن خلدون. للجواب على هذا أقول بأن ابن خلدون لم يكن يرى أن تلك الخصائص طبائع ثابتة جبل عليها الناس بطبيعة تكوينهم العقلي أو البدني، إنما هي في رأي ابن خلدون ناشئة من جراء كونهم يعيشون في ظروف اجتماعية تضطرهم إلى التخلق بها، وهي إذن لا بد أن تتغير فيهم تبعاً للتغير الظروفي.

يشير ابن خلدون إلى هذا صراحة في صدد المقارنة التي عقدها بين البدو والحضر من حيث صفة الشجاعة فقال: "وأصله أن الإنسان ابن عوائله ومالوفه لا ابن طبيعته ومزاجه. فالذى الفه في الأحوال حتى صار خلقاً وملكة وعادة تنزله منزل الطبيعة والجلبة. واعتبر ذلك في الأدميين تجده كثيراً صحيحاً. وأنه يخلق ما يشاء" (٧).

معنى هذا أن الخصائص التي ذكرها ابن خلدون عن البداوة والحضارة ليست من الطبائع البشرية الثابتة. إنها نتاج الأحوال التي عاش فيها الناس. فلو حدث مثلاً تبدل جغرافي في البايدية مما يجعل أحوالها تتغير بما كانت عليه، لاضطر البدو من جراء ذلك إلى التخلق بخصائص أخرى.

### ابن خلدون والدورة الاجتماعية:

يعتقد ابن خلدون أن تاريخ المجتمع البشري يسير في دورات متتابعة من جراء التصراع بين البدو والحضر. فما دام المجتمع منقسمًا إلى فنتين هما البدو والحضر، وما دام كل من هاتين الفنتين ذات صفات مضادة لصفات الفنتة الثانية، فلا بد أن يقع الصراع بينهما على وجه من الوجه. فالبدو لا يستطيعون أن يشهدوا الحضر منعماً بتعرف المدينة بينما هم قابعون في باديتهم القاحلة. إنهم محاربون أقوىاء والحضر تجاههم متربون جبناء، ولا بد أن يأتي اليوم الذي يهجم فيه البدو الشجعان على الحضر للتعرفين ينهبونهم أو يسيطرون عليهم حيث يؤسسون الدول والأسر الحاكمة. ولكن البدو بعد أن يتتمموا بتعرف الحضارة يبدأون بالتدرج يفقدون صفاتهم القوية وخشنوتهم وعصبيتهم، وبهذا تضعف الدولة التي يؤسسونها شيئاً فشيئاً فيغتنم الفرصة أولئك البدو الذين لا يزالون في

البادية محافظين على صفاتهم الأصلية فيها جمون الدولة التي فقدت قوتها ومؤسسون مكانها دولة جديدة. وهكذا يدور تاريخ المجتمع دورة أخرى ...

إن الدورة الاجتماعية في رأي ابن خلدون محتومة لا مفر منها، والدول جميعاً تخضع لها. فليس هناك دولة تبقى إلى الأبد قوية لا يغلبها غالب. فكل دولة لها عمر كعمر الأفراد. تبدأ فيه نشطة مزدهرة ثم تهرم وتموت. وقد تظهر بعض العوامل الطارئة فتعرقل تتبع الدورة أحياناً أو تطيل من عمر أحدى الدول أحياناً أخرى، ولكن الدورة على الرغم من ذلك لا توقف، ولا بد للدولة، مهما كانت، من نهاية تموت فيها كما يموت الفرد.

هنا تظهر أهمية العصبية التي أفضى ابن خلدون في الحديث عنها في مختلف فصول المقدمة. فالعصبية عند ابن خلدون هي تلك الرابطة الاجتماعية التي تربط أبناء القبيلة، أو لية جماعة أخرى، بعضهم إلى بعض، وتجعلهم يتعاونون ويتكاففون في السراء والضراء. والعصبية قوية كل القوة في البداوة وهي تسبب هناك التنازع بين القبائل المختلفة، ولكن هذا التنازع بين العصبيات المختلفة لا يكاد يختفي بتأثير دعوة دينية أو شبهها حتى تظهر بذلك قوة ساحقة لا يقف في طريقها حائل. وتتجه هذه القوة نحو البلاد المتحضرة لتوسيس الدولة الجديدة كما أسلفنا، ثم تبدأ العصبية بالضعف من جراء انغمس اصحابها في ترفة الحضارة. فيأخذ ساسة الدولة عندهن باستخدام الجنود الملحوظين للدفاع عن دولتهم. وهؤلاء الملحوظون قد ينفعون في هذا الشأن قليلاً أو كثيراً، إنما هم لا يستطيعون أن يصدوا طويلاً تجاه الموجة الجديدة الآتية من البادية والشحونة عصبية واندفاعاً.

### ابن خلدون والدولة الأموية:

كان ابن خلدون ينظر إلى الدولة الأموية التي ظهرت في الشام نظرة تختلف عن نظرة أكثر المؤرخين المسلمين إليها. فهوأء المؤرخون كانوا، من حيث يشعرون أو لا يشعرون، خاضعين في تفكيرهم لقوانيين المنطق القديم، ولهذا انقسموا في تقديرهم للدولة الأموية إلى فريقين. أحدهما كان يركز على الجانب الحسن من الدولة الأموية ويرى أن هذه الدولة كانت منذ بدايتها حتى نهايتها دولة صالحة قامت بنصر الإسلام وفتح البلاد الكثيرة في سبيله. أما الفريق الثاني فكان على العكس من ذلك لا يرى في الدولة الأموية إلا كل شر وتنكّب عن السنة. الظاهر أن اغلب المؤرخين في

الإسلام كانوا من هذا الفريق الثاني، والسبب في ذلك يرجع إلى أن علم التاريخ في الإسلام لم تظهر معالله بوضوح إلا في العهد العباسي، وكان هذا العهد قانماً كما لا يخفى على أساس العداء للدولة الأموية والنكالية بها<sup>(8)</sup>.

وجاء ابن خلدون أخيراً فأخذ ينظر إلى الدولة الأموية باعتبارها لا تختلف عن غيرها من الدول. فهي بدأت حسنة ثم أخذت تسوء تدريجياً. إنها كانت قريبة من روح الدين في أول أمرها، ثم انغمست خلفاؤها في الترف جيلاً بعد جيل. وكل جيل يأتي منهم يكون أكثر من سلفه في الترف والبعد عن مقتضيات الصلاح، حتى انتهى الأمر بهم أخيراً إلى الانهيار<sup>(9)</sup>. ومثل هذا حدث للدولة العباسية والفالطمية والأيوبيية وغيرها.

معنى هذا أن بني أمية ليسوا في رأي ابن خلدون أشواطاً بطبيعتهم كما أراد معظم المؤرخين أن يقولوا. إنهم بشر كسائر الناس يخضعون للظروف الاجتماعية، وليس لأحد منهم يد فيما فعل من خير أو شر، إنه خاضع للدورة الاجتماعية على أي حال.

يتضح من هذا أن ابن خلدون لا يوافق على قانون الذاتية الذي يقول بأن الشيء إذا كان حسناً أو سيناً فإنه يبقى على ما كان إلى الأبد. إن الشيء في رأي ابن خلدون قد يكون حسناً ثم ينقلب سيناً، وليس هناك شيء يبقى على حاله الأول أبداً طويلاً.

### قانون الوسط المرفوع:

رأينا فيما سبق كيف نقضت نظرية ابن خلدون قانون الذاتية وقانون عدم التناقض. ونريد الآن أن نعرف موقف النظرية تجاه القانون الثالث من قوانين الفكر وهو الذي يسمى بقانون الوسط المرفوع.

اعتاد المناطقة القدماء أن يصنفوا الأشياء في ضوء هذا القانون إلى صنفين متضادين لا ثالث لهما ولا وسط بينهما. وقد وجدنا ابن خلدون يصنف المجتمع البشري إلى فئتين هما البدو والحضر، فهل يعني ذلك أن ابن خلدون جرى في تصنيفه هنا على ما يقتضيه قانون الوسط المرفوع؟ لكي نستطيع الإجابة على السؤال يجدر بنا دراسة أحد الاعتراضات التي وجهها العلم الحديث ضد قانون

الوسط المرفع. فقد اتضح الآن أن التصنيف الثنائي الذي يقوم عليه هذا القانون ليس له وجود واقعي خارج الذهن، إنما هو من صنع عقولنا ونحن نلجم إلينه في كثير من الأحيان في سبيل بعض الأغراض العملية.

فنحن مثلاً نصف الأشياء إلى حارة وباردة، بينما الأشياء في الواقع لا تخضع لهذا التصنيف الثنائي. إنها في حقيقة أمرها تتفاوت على درجات متالية، كل درجة أقل مما يليها بمقدار ضئيل جداً. وليس هناك حد طبيعي يفصل بين الأشياء من هذه الناحية. قد يظن البعض أن درجة الصفر المنوي هو الحد الفاصل بين الحرارة والبرودة ولكن هذه الدرجة في الواقع ليست سوى حد اعتباري اتخذه العلماء لأنه يعين الدرجة التي يتجمد فيها الماء النقى، وهي فيما سوى ذلك ليست غير درجة اعتبارية لا تختلف عن غيرها من درجات الحرارة الأخرى.

وعلى هذا المنوال أيضاً اعتقدنا أن نصف الناس من حيث طول القامة إلى صنفين اثنين، فنقول عن بعضهم إنه طويل ونقول عن البعض الآخر إنه قصير. ولكننا لو جمعنا الناس ووضعناهم في صف واحد حسب طول قامتهم لوجدنا رؤوسهم تتذبذب شكل خط مائل، وبهذا يصعب علينا أن نعین حدًا فاصلاً يميز بين الطوال والقصار منهم. وإذا اضطررنا إلى تعين حدًا ما لغرض من الأغراض العملية كان ذلك الحد اعتبارياً. فالفرد الذي يقف بجانب الحد قد نعده قصيراً بينما هو لا يختلف في طول قامته اختلافاً ذا أهمية عن الفرد التالي له عبر الحد الاعتباري.

إن هذا هو الذي جعل التفكير الحديث يهجر قانون الوسط المرفع ويستخدم مكانه قانون التدرج. فالأشياء عند تصنيفها اليوم توضع على شكل مدرج (Continuum) أو سلم تتوالى الدرجات فيه. وهذا لا يعني أن التصنيف الثنائي بطل استعماله نهائياً. الواقع أننا سنبقى نستعمله لما فيه من فائد عملية. فنحن مثلاً ننصف الطلاب إلى ناجحين وراسبين، حيث نضع درجة معينة، كالخمسين مثلاً، فنعتبر من يجتازها ناجحاً ومن يعجز عن نيلها راسباً.

### ابن خلدون وقانون التدرج:

يخيل لي أن ابن خلدون فطن إلى العيب الكامن في التصنيف الثنائي من الناحية الواقعية. فقد صنف الناس إلى صنفين اثنين هما البدو والحضر، ولكنه عندما

شرح أوضاعهم أشار إلى أنهم يقعون فيها على درجات متفاوتة تبعاً لقدر ظهور خصائص البداوة أو الحضارة فيهم شدة وضعفاً.

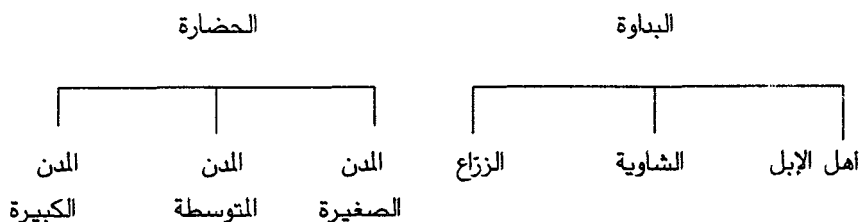
ففي فصل من فصول مقدمته عمد ابن خلدون إلى تصنيف البدو إلى درجات ثلاثة بالنسبة لتوغلهم في حياة الصحراء وبعدهم عن مستلزمات الحضارة. ففي الدرجة القصوى للتطرف في بدوتها وضع ابن خلدون البدو الذين يعتمدون في معيشتهم على الإبل. يليهم في ذلك أصحاب الشاء والبقر. ويلي هؤلاء أخيراً المتهنوين للزراعة<sup>(10)</sup>.

وفي الفصول التي شرح فيها ابن خلدون أحوال الحضارة وضع الحضر أيضاً على درجات متفاوتة، إنما هو لم يعين فيهم عدد الدرجات كما فعل مع البدو. فعندما تحدث عن الصنائع مثلاً، قال إنها تختلف في تنوعها وجودتها باختلاف العمران الحضري، فنجد في بعض المدن التي هي قريبة العهد بالبداوة صنائع بسيطة تتصل بضرورات الحياة كالنجارة والحدادة والخياطة والحياكة والجزارة. ثم تظهر صناعات أخرى تبعاً لنحو العمران وازدياد الترف كالدباغة والصياغة وصناعة الأحذية. وبالتالي نرى ظهور مهن الدهان والصفار والحمامى والطباطخ والسقاء والهرأس والمغنى والطبال والوازاق. وإذا زاد العمران على الحد ظهرت المهن الغربية التي يندر وجودها في المدن الصغيرة كمثل المشي على الحال في الهواء، وتدريب الطيور والحمير، وتعليم الحداء والرقص، والقيام بأعمال السحر والشعوذة<sup>(11)</sup>.

وتظهر الفروق بين المدن من هذه الناحية حتى في وضع الشحاذين. يقول ابن خلدون في هذا الصدد: "ولقد شاهدت بفاس السؤال يسألون أيام الأضاحي أثمان ضحاياهم، ورأيتهم يسألون كثيراً من أحوال الترف واقتراح الملك، مثل سؤال اللحم والسمن وعلاج الطبخ والملابس والملائكة، كالغربال والأنية. لو سأله سائل مثل هذا بتلميسان أو وهلان لاستئنكر وغُتف وزُجر. ويبلغنا لهذا العهد عن أحوال القاهرة ومصر من الترف والغنى في عوائدهم ما يقضى منه العجب، حتى أن كثيراً من القراء بالغرب ينزعون إلى النقلة إلى مصر لذلك، لما يبلغهم من أن شأن الرفه بمصر أعظم من غيرها. ويعتقد العامة من الناس أن ذلك لزيادة إيثار في أهل تلك الآفاق على غيرها. وأموال مخزننة لديهم، وأنهم أكثر صدقة وإيثاراً من جميع أهل

الأمصار. وليس كذلك وإنما هو لما تعرفه من أن عمران مصر والقاهرة أكثر من عمران هذه الأمصار التي لديك فعظمت لذلك أحوالهم" <sup>(12)</sup>.

من الممكن إذن تصنيف الناس في ضوء نظرية ابن خلدون حسب التدريج التالي:



ويجب أن نذكر أن ابن خلدون لم يكن دقيقاً كل الدقة في تصنيفه هذا. والظاهر أن نزعته الواقعية منعه من تحديد تلك الأصناف تحديداً ثابتاً دقيقاً. فقد رأيناه يضع أحياناً بين الأصناف الرئيسية أصنافاً أخرى ثانوية، كمثل ما وضع بين أهل الإبل وأهل الشاء جماعة من البدو يعتمدون في معاشهم على الإبل والشاء معاً. وكذلك جعل الدن في درجات متولدة من غير تحديد تبعاً لحالة العمران الحضري فيها.

### ابن خلدون والعرب:

لا أحب أن أنهي من هذا الفصل قبل أن أ تعرض لرأي ابن خلدون في العرب. فقد حدث التباس كبير حول هذا الرأي، ولا بد لنا من أن ندرس الرأي في ضوء ما أسلفنا من تحليل منطقي لنظرية ابن خلدون.

ذكر ابن خلدون العرب في بعض فصول المقدمة فوصفهم فيها وصفاً يبدو عليه الذم والانتقاد. ففي أحد الفصول قال: إن العرب إذا تغلبوا على أوطنان أسرع إليها الخراب. وفي فصل آخر قال: إن العرب أبعد الناس عن سياسة الملك. وفي فصل ثالث قال: إن المباني التي يختارها العرب يسرع إليها الخراب. وفي فصل رابع قال: إن العرب أبعد الناس عن الصنائع. وفي فصل خامس قال: إن العرب يستنكفون عن طلب العلم وانتهاله... إلخ.

وقد دفعت هذه الأقوال بعض الباحثين إلى القول بأن ابن خلدون كان شعوبياً

بربرياً أراد بها الانتقاد من شأن العرب وذمهم ذمّاً مقدعاً. ومما يلفت النظر أن أحد التخمسين للقومية العربية أحنقه ذلك من ابن خلدون فخطب يقول بوجوب حرق كتبه ونبش قبره باسم القومية<sup>(13)</sup>.

واتخذ الأستاذ ساطع الحصري تجاه ذلك موقفاً آخر. ففي رأيه أن ابن خلدون لم يكن يقصد بـ"العرب" المذكورة العرب إنما قصد بها البدو. وأورد الحصري قرائنا لغوية وتاريخية واجتماعية عديدة لتأييد رأيه، وكان موفقاً في ذلك إلى حد لا يستهان به<sup>(14)</sup>. ولقى رأي الحصري هذا قبولاً حسناً بين الباحثين العرب أخيراً وعدة الكثيرون الكلمة الفاصلة في الموضوع.

إنني أميل إلى تأييد الحصري في كثير مما جاء به في هذا الصدد. فإن ابن خلدون عند ذكره لـ"الساوئ" العرب إنما قصد بها مساوئ البداوة. ولكنني أريد أن أقف هنا قليلاً متسائلاً: هل أن لفظة "العرب" في اصطلاح ابن خلدون مرادفة ومساوية في معناها للفظة "البدو" ، أم أنهما مختلفان في المعنى بعض الاختلاف؟

إن هذا سؤال حيرني مدة طويلة ثم عثرت مؤخراً على فقرات في مقدمة ابن خلدون مما جعلني استقر على رأي فيه، وهو رأي يخالف من بعض الوجوه رأي الحصري.

ومما جلب انتباхи على أي حال أن ابن خلدون حين يذكر صفات البداوة في محسنها ومساونها يأتي بها تحت اسم "البدو" ، ولكنه حين يذكر صفات البداوة في مساونها فقط يأتي بها تحت اسم "العرب" . ونحن نكاد نلاحظ سبب ذلك حين ندرس الفصل الثاني من الباب الثاني في مقدمته وهو الفصل الذي قسم فيه البداوة إلى درجاتها الثلاث حسب شدة توغلها في حياة الصحراء وبعدها عن خصائص الحضارة. ففي هذا الفصل يذكر ابن خلدون الأمم البدوية المختلفة، من فرس وتركمان وصقالبة وكرد وببر وعرب، ويحاول توزيعهم على تلك الدرجات الثلاث. وهو يشير في نهاية الفصل بإشارة واضحة إلى أن العرب هم أكثر من غيرهم توغلاً في حياة الصحراء واحتياضاً بالإبل، أما الأمم البدوية الأخرى فهم قد ينتصون بالقيام على الشاء والبقر علاوة على الإبل، ومنهم من يختص بالزراعة وحدها كما هو الحال في عامة البربر والأعاجم<sup>(15)</sup>.

يتضح من هذا أن ابن خلدون حين يذكر العرب لم يكن يقصد بهم البدو بوجه عام، إنما كان يقصد بهم النموذج الأقصى للبلادة، وهو النموذج الذي يكون أشد من غيره بعداً عن خصائص الحضارة كالعلم والصناعة والعمارة.

قد يسأل هنا سائل عن السبب الذي جعل ابن خلدون يرى هذا الرأي في العرب، فهل كان العرب حقاً أشد من غيرهم بدانة؟ وماذا نقول إذن عن حضارة اليمن القديمة، وحضارة تدمر والبترا، وعن الحضارة الإسلامية الكبرى التي ساهم فيها العرب مساهمة فعالة؟ يبدو أن ابن خلدون نسى كل ذلك تحت تأثير الجو الفكري والاجتماعي الذي كان مسيطراً على بلاد المغرب في زمانه . كما سياق في فصل قادم.

ومهما يكن الحال فإننا لا نستطيع أن نستنتج من أقوال ابن خلدون التي يظهر فيها دم العرب أنه كان يقصد بها ذمهم على وجه مطلق. فهذا أمر لا يلائم منطق ابن خلدون. إنه كما أسلفنا يرى في كل شيء وجهين على الأقل خيراً وشراً. وهو إنما ذكر مساواء العرب ليقول بصورة غير مباشرة بأنهم على مقدار اتصافهم بتلك المساواة البدوية لا بد أن يكونوا متصفين بالحسنات البدوية في الوقت ذاته. فإذا كانوا أشد من غيرهم بعداً عن العلم والعمaran والصناعة فهم يجب أن يكونوا أيضاً أكثر من غيرهم شجاعة وأمتن خلقاً واقرب إلى خصال الخير والدين.

يبعدو أن الذين نسبوا إلى ابن خلدون نزعة التهجم على العرب إنما قرروا مقدمته بمنظار النطق القديم الذي يقول بأن التقىضيين لا يمكن أن يجتمعوا في شيء واحد. ولهذا كان رأيهم أنه ما دام ابن خلدون قد دم العرب وليس من العقول إذن أن يكون محبأ لهم أو ميالاً لدحهم. ولو أن هؤلاء نظروا في المقدمة بعين المنظار الذي كان ينظر به ابن خلدون لما تورطوا في هذا الخطأ.

من جملة ما وصف ابن خلدون به العرب قوله إنهم "أمة وحشية"<sup>(16)</sup> . وهذا التعبير يقصد به ابن خلدون معنى غير الذي نقصده نحن الذين نعيش في العصر الحديث. فقد اعتدنا أن نعدّ التوحش في الأمم صفة مذمومة جداً، ولذا فنحن حين نقرأ عبارة ابن خلدون في وصف العرب نتصور أنه ذمهم ذمماً قبيحاً. الواقع أن ابن خلدون كان يعني بالتوحش سكنى الصحراء والتغول فيها بعيداً عن الحضارة. وهذا في اصطلاح ابن خلدون ليس ذمماً، إنما هو وصف موضوعي يراد به الذم من

وجهة نظر الحضارة ويراد به الدخ من وجهة نظر البداوة. ومعظم الأمور في رأي ابن خلدون نسبية على هذا المثال.

## هوامش الفصل الرابع:

- (1) ساطع الحصري، دراسات عن مقدمة ابن خلدون، (القاهرة 1953)، ص 333 .
- (2) Don Martindale, The Nature and Types of Sociological Theory, (London, 1961), p.132
- (3) طه حسين، فلسفة ابن خلدون الاجتماعية، (ترجمة محمد عبد الله عنان)، ص 58 - 65 .
- (4) Don Mortindale, op. cit, p. 70
- (5) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي)، ص 692 - 693 .
- (6) Logic John Dewey .P....
- (7) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي) ، ص 419 .
- (8) أحمد أمين، ضحى الإسلام، (القاهرة 1938) ، ج 2 ، ص 27 - 31 .
- (9) مقدمة ابن خلدون (طبعة لجنة البيان العربي)، ص 545 - 548 .
- (10) المصدر السابق، ص 412 .
- (11) المصدر السابق، ص 925 - 926 .
- (12) المصدر السابق، ص 861 - 862 .
- (13) ساطع الحصري، دراسات عن مقدمة ابن خلدون، ص 151 .
- (14) المصدر السابق، ص 151 - 168 .
- (15) مقدمة ابن خلدون ( طبعة لجنة البيان العربي) ، ص 412 - 413 .
- (16)المصدر السابق، ص 453 .

## **الفصل الخامس**

### **ابن خلدون و منطق الفقهاء**

رأينا في الفصل الثالث كيف كان ابن خلدون يدعو إلى الاهتمام بالحوى "المادي" من الأمور بدلًا من الاهتمام بصورها الذهنية المجردة. ونريد الآن أن نعرف هل حقق ابن خلدون دعوته هذه عندما نظر في بعض القضايا التي كانت تشغل اذهان الفقهاء في الإسلام.

نشأ ابن خلدون في بيئة فقهية، ودرس العلوم الدينية على منوال ما درسها أقرانه من الذين نشأوا في مثل بينته واسرته، وكان المتوقع أن ينظر في القضايا من خلال المنطق الصوري الذي اعتاد الفقهاء في زمانه أن ينظروا فيها من خلاله، غير أننا نجده في مقدمته يخالفهم في ذلك. فهم قد دأبوا على النظر في القضايا بعد أن يجردوها تجريداً عقلياً قياسيّاً، بينما هو ينظر فيها وهي منغمسة في واقعها الاجتماعي. إنه بعبارة أخرى ينظر فيها من خلال منطق مادي لا صوري.

سنحاول فيما يلي الإتيان ببعض الأمثلة على ذلك، جمعناها من فصول متفرقة من المقدمة:

#### **رأي ابن خلدون في الملك:**

اعتاد الكثيرون من الفقهاء على التفريق بين الخلافة والملك. فاعتبروا الخلافة خيراً والملك شرراً، وذلك على دأبهم في التجريد المنطقي الذي يضع الأمور في صنفين

متضادين لا ثالث لهما. وقد تأثر المؤرخون بهذا الرأي فجعلوا الخلافة الصحيحة محسوبة في الخلفاء الأربع الذين تولوا الحكم بعد النبي، حيث أطلقوا عليهم لقب الخلفاء الراشدين، أما الذين تولوا الحكم بعدهم فهم في نظر المؤرخين خلفاء عاديين أشبه بالملوك منهم بالخلفاء استناداً على الحديث النبوى القائل: "الخلافة ثلاثون سنة، ثم تعود ملكاً".

اما ابن خلدون فهو يرى في الملك رأياً آخر. فالملك في رأيه لا يجوز ان يكون شرآً مذموماً على وجه مطلق. إنه كغيره من ظواهر الحياة الاجتماعية قد يكون خيراً أو شرآً تبعاً للناحية التي ننظر منها إليه. يقول ابن خلدون في هذا ما نصه:

"واعلم أن الشرع لم ينْمِّيَ الْمُلْكَ لذاته ولا حظر القيام به، وإنما نَمَّ المفاسد الناشئة عنه من القهر والظلم والتعمت بالذات، ولا شك أن في هذه مفاسد محظورة وهي من توابعه، كما أثنتى على العدل والنصفة وإقامة مراسيم الدين والذب عنه، وأوجب بازانها الثواب وهي كلها من توابع الملك. فإذا إنما وقع الذم للملك على صفة وحال دون حال أخرى، ولم ينْمِّيَ لذاته، ولا طلب تركه..."<sup>(1)</sup>.

نلاحظ في كلام ابن خلدون هنا تفنيداً واضحاً لقانون "عدم التناقض" الذي هو من أسس المنطق الصوري كما أسلفنا. فالشيء حسب هذا القانون إما أن يكون خيراً أو شرآً ولا يمكن أن يكون خيراً وشرآً في آن واحد. يبدو أن ابن خلدون يعده هذا القانون من قبيل التجريد الصوري حيث يكون الخير والشر منفصلين في الذهن، أما في عالم الواقع "المادي" فالشيء قد يكون خيراً وشرآً في الوقت ذاته، فنحن ننظر إليه من جهة فنراه خيراً وننظر إليه من الجهة الأخرى فنراه شرآً.

علني لا أغالي إذا قلت بأن رأي ابن خلدون هذا يشبه في معنى من المعاني رأي مانهaim العالم الاجتماعي المعروف في عصرنا. ففي رأي مانهaim أن الحقيقة الخارجية هي كالهرم لها جوانب متعددة، والناس إنما يختلفون حولها لأن كل فريق منهم ينظر إليها من جانب معين ويهمل الجوانب الأخرى، وهو بهذا يأخذ عن الحقيقة صورة تختلف عما يأخذ الآخرون عنها، ولو درنا حول الحقيقة ونظرنا فيها من جميع جوانبها لتتبين لنا أن كل رأي من آراء الناس فيها قد يكون صحيحاً ومغلوطاً في آن واحد<sup>(2)</sup> ..

أجمع جمهور الفقهاء، إلا من شد منهم، على أن الخلافة يجب أن تكون في قريش ولا يجوز أن تخرج عنها. واستند الفقهاء في هذا على الحديث النبوى القائل: "الأئمة من قريش"<sup>(3)</sup>. وهنا يأتي ابن خلدون فيحاول تعليل هذا الحديث تعليلاً اجتماعياً يجعله غير ملزم في جميع الظروف. يقول ابن خلدون: "إن الأحكام الشرعية كلها لا بد لها من مقاصد وحكم تشتمل عليها، وتشريع لأجلها. ونحن إذا بحثنا عن الحكمة في اشتراط النسب القرشي ومقصد الشرع منه، لم يقتصر فيه على التبرك بوصلة النبي صلى الله عليه وسلم كما هو في المشهور، وإن كانت تلك الوصلة موجودة والتبرك بها حاصلاً، لكن التبرك ليس من المقاصد الشرعية كما علمت، فلا بد إذن من المصلحة في اشتراط النسب وهي القصودة من مشروعيتها. وإذا سبرنا فيها، لم نجدها إلا اعتبار العصبية التي تكون بها الحمالة والمطالبة، ويرتفع الخلاف والفرقة بوجوها لصاحب النصب، فتسكن إليه الملة واهملها، وينتظم حبل الألفة فيها...".<sup>(4)</sup>.

يتضح من هذا الكلام سبب الفرق من الناحية النطقية بين ابن خلدون وبقية الفقهاء. فالفقهاء إنما يشترطون النسب القرشي في الخلافة تبركاً ينسب النبي، إذ كان النبي من قبيلة قريش. أما ابن خلدون فيرى أن التبرك لا يجوز أن يكون من المقاصد الشرعية، ولا بد لكل حكم شرعي من مصلحة اجتماعية يشرع الحكم من أجلها. وأiben خلدون يعتقد أن النبي إنما أمر بأن تكون الخلافة في قريش لأن قريشاً كانت في ذلك العهد صاحبة العصبية الكبرى في جزيرة العرب، يعترف العرب لها بذلك ويستكينون لغليها فيه. ولو أن النبي أمر بأن تكون الخلافة في غير قريش لتفرقـتـ كلمةـ العربـ وـتشـتـتـ أمرـ الـأـمـةـ وـضـعـفتـ دـوـلـةـ الإـسـلـامـ.<sup>(5)</sup>.

وينتهي ابن خلدون في ذلك إلى نتيجة مخالفة لجماع الفقهاء تقريباً، وهي أن الخلافة يجوز أن تخرج من قريش إذا ضعف أمر قريش وتلاشت عصبيتها القيمية. معنى هذا أن الخلافة تبقى في قريش ما دامت العلة التي أوجبت لها الخلافة باقية، فإذا تحولت العلة إلى قبيلة أو أمة أخرى جاز أن تذهب الخلافة معها إلى تلك القبيلة أو الأمة.

يعلن ابن خلدون مبدأه العام في الخلافة فيقول: "فإنه لا يقوم بأمر أمة أو جيل

إلا من غالب عليهم. وقل أن يكون الأمر الشعري مخالفًا للأمر الوجوبي<sup>(6)</sup>. إن هذا في الواقع مبدأ جريء يُعلن لأول مرة في الإسلام. ولا ندرى كيف سكت عنه الفقهاء. فابن خلدون يتطلب في الخليفة أن تتوافر له القوة التي تجعله غالباً على الناس بالسيف. إن الغلبة في رأي ابن خلدون من أهم شرائط الخلافة، وذلك لكي يجمع بها الخليفة أمر الأمة ويعن افتراق الكلمة فيهم. وابن خلدون في هذا ينقض جميع ما جاء به الفقهاء وال فلاسفة من آراء مثالية حول صفات الخليفة وكفالياته العلمية والخلقية. وكأنه يقول: ما فائد أن يكون الخليفة صالحاً في شخصه إذا كان ضعيفاً لا عصبية كافية له تمكنه من الغلبة على الناس وفرض أمره بالقوة.

### حديث المهدى:

السلمون، على اختلاف فرقهم تقريراً، يؤمنون بوجوب ظهور المهدى في آخر الزمان ليملأ الأرض عدلاً بعد ما ملئت جوراً. والفرق الإسلامية تختلف في شخصية المهدى وفي شرائط ظهوره، إنما هي متفقة على أنه لا بد أن يكون علوياً من نسل فاطمة بنت محمد وأن الله وعد بظهوره ليتم على يده نصر الدين وإظهار العدل.

وقد وردت الأحاديث المتوترة عن النبي في ظهور المهدى، ونظم السيوطي في ذلك بيتاً من الشعر حيث قال:

وما رواه عدد جم يجب إحالة اجتماعهم على الكذب<sup>(7)</sup>.

ويكاد ابن خلدون ينفرد من بين الفقهاء في تفنيد هذه الأحاديث وفي عدم الاهتمام بها. وقد عقد ابن خلدون فصلاً طويلاً في مقدمته حاول فيه تضليل أسانيد تلك الأحاديث وبين استحالة ظهور المهدى على النمط الذي ذكرته الأحاديث. وقد رد على ابن خلدون في هذا بعض المؤلفين، منهم أبو الطيب بن أبي أحمد الحسيني حيث كتب رسالة عنوانها "الإذاعة لما كان وما يكون بين يدي الساعة"، ذكر فيها أقوال ابن خلدون وعدّها مغلولة ليست من التحقيق في شيء، واستخلص من ذلك أن المهدى يظهر في آخر الزمان وأن إنكاره جراة عظيمة وزلة كبيرة<sup>(8)</sup>.

وظهر في دمشق منذ عهد قريب كتاب مؤلف اسمه أحمد بن محمد الصديق،

وكان عنوان الكتاب: "إبراز الوهم المكتنون من كلام ابن خلدون، أو المرشد المبدي لفساد طعن ابن خلدون في أحاديث المهدي". يقول المؤلف ابن ابن خلدون ضعف الأحاديث الواردة في المهدي إلا القليل منها، فماذا نصنع بهذا القليل؟ أنتركه ونهمله، أم نعتمد عليه ونؤمن بما جاء فيه؟ يستنتاج المؤلف من ذلك أن الأحاديث القليلة التي عدها ابن خلدون قوية يجب عليه أن يأخذ بها على الرغم عن قتلها. ويسأل المؤلف: كيف جاز لابن خلدون أن يستند في فصول أخرى من مقدمته على أحاديث ضعيفة بينما هو يحمل أحاديث المهدي وفيها ما هو قوي باعترافه؟<sup>(9)</sup>.

الظاهر أن أحمد بن محمد هذا في واد، وابن خلدون في واد آخر، إنهم بعبارة أخرى يجريان على منهجين مختلفين. فالسيد أحمد يجري في تفكيره على منهج الحدثين الذين لا يفهمهم من الحديث إلى سنته. فإذا كان رواة الحديث ثقة صادقين كان الحديث صحيحاً لا غبار عليه، ولا يفهمهم بعد ذلك أن يكون الحديث مخالفًا لطبيعة المجتمع أو موافقاً لها. أما ابن خلدون فيجري على منهج آخر. إنه لا يهتم بسند الحديث بقدر اهتمامه بموافقة الحديث لمقتضيات الاجتماع البشري، وذلك تبعاً للمبدأ الذي يدعو إليه ابن خلدون، وهو أن الأمر الشرعي قلماً يكون مخالفًا للأمر الوجودي. ولهذا وجدنا ابن خلدون يلتقط الأحاديث التقططاً في ضوء هذا المبدأ. فرب حديث يعده المحدثون والفقهاء ضعيفاً بينما هو في رأيه قوي، ورب حديث قوي عندهم هو ضعيف عنده.

يعتقد الفقهاء أن الله قادر أن يظهر المهدي وأن يمكنه من نصر الإسلام ونشر العدل. فليس هناك شيء مستحيل تجاه قدرة الله. وما دام الله قد وعد بظهور المهدي في آخر الزمان فلا بد أن يفي بوعده على أي حال. أما ابن خلدون فهو يعترض مع الفقهاء بأن الله قادر على كل شيء، ولكنه يخالفهم في رأيه بأن الله يجري الأمور على مستقر العادة<sup>(10)</sup>. معنى هذا أن الله في رأي ابن خلدون لا يفعل الأشياء إلا حسبما تقتضيها طبائع الأشياء. فالمهدي إذن لا يمكن أن يظهر هكذا فجأة وفي غفلة من الزمن فيعلن مهدويته ثم ينتصر على الدول الواقعة في زمانه بقوته وحده<sup>(11)</sup>. وإذا أتيح لرجل أن يفعل مثل هذا فلا بد أن يكون ذاته قوية تساعد له في مكافحة الخصوم وفي التغلب عليهم. فالأنبياء مثلاً وهم الذين يختارهم الله ويوحى إليهم ويبعثهم لنشر رسالته في الناس نجدهم يقومون بدعوتهم حسب

نوماميس المجتمع الذي يعيشون فيه فيعتمدون على العصبيات والاتباع كما يفعل أي إنسان آخر<sup>(12)</sup>.

يقول ابن خلدون: "والحق الذي ينبغي أن يتقرر لديك أنه لا تتم دعوة من الدين والله إلا بوجود شوكة عصبية تظهره وتدفع عنه من يدفعه حتى يتم أمر الله..."<sup>(13)</sup>.

### طاعة السلطان:

كاد فقهاء أهل السنة في عصورهم المتأخرة يجمعون على وجوب طاعة السلطان وعلى تحريم الخروج عليه ولو كان فاسقاً جائراً. قال أحدهم في منظومته الفقهية، طاعة من إليه الأمر فاللزم وإن كانوا بغاة فاجرينا<sup>(14)</sup>.

وقد وردت أحاديث كثيرة تندد بالخروج على السلطان وتعدّه عصياناً لأمر الله وتفرقاً لشمل الأمة<sup>(15)</sup>. والظاهر أن بعض آئمة الإسلام في العصر الأول لم يتزموا بهذه الأحاديث التزاماً حرفيّاً، فكان منهم من يرى الثورة على السلطان الظالم استناداً على الحديث النبوى القائل: "لا طاعة لخلوق في معصية الخالق". وكذلك كانوا يستندون على ما جاء في الإسلام من مبدأ "الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر". وقد كان لهذا المبدأ في صدر الإسلام أثراً بالغاً إذ كان المسلم يشعر بوجوب الكفاح، عند القدرة عليه، ضد المنكر الذي يظهر على يد الحكماء. وقد اتّخذ الثوار مبدأ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر حجة بآيديهم في خروجهم على الحكماء. وكان كثير من آئمة الفقه يؤيدونهم في ذلك.

فالمعلوم عن الإمام أبي حنيفة مثلاً أنه كان من أولئك الذين يرون الثورة على السلطان الظالم. يُروى أنه، أثناء ثورة زيد بن علي على الخليفة الأموي هشام بن عبد الملك، قال عنه: "ضاهى خروجه خروج رسول الله يوم بدر..."<sup>(16)</sup> . . . وذكر الزمخشري: "وكان أبو حنيفة يفتى سراً بوجوب نصرة زيد بن علي وحمل الأموال إليه والخروج معه على اللص المتغلب المتسمي بالإمام أو الخليفة"<sup>(17)</sup>. وهناك روايات أخرى كثيرة تؤيد ذلك. ومما يجدر ذكره أن اتباع أبي حنيفة لم يصدقوا بهذه الروايات زعمًا منهم أنها واهية الإسناد، وقال بعضهم أنها كذب

وافتراه على أبي حنيفة، ودليلهم في ذلك أن فقهاء الحنفية مجمعون على القول بعدم جواز الخروج على السلطان<sup>(18)</sup>.

مهما يكن الحال فنحن نستطيع أن نستنتج أن الخروج على السلطان الظالم كان أمراً مقبولاً إلى حد ما في صدر الإسلام، ولهنا وجدها ذلك العهد يعَج بالثورات والدعوات المختلفة. ولكن هذه الثورات أخذت تقل شيئاً فشيئاً بمرور الزمن حتى وصل الحال بالفقهاء أخيراً إلى ما يشبه الإجماع على تحريم الثورة وعلى وجوب طاعةولي الأمر مهما كان ظالماً أو فاسقاً.

وهنا يأتي ابن خلدون فيبدي رأياً يخالف فيه الجميع. إنه يرى أن المسالة ليست مسألة تحريم أو جواز من الوجهة النظرية المجردة، بل هي مسألة واقعية اجتماعية تتصل بالعصبية. فمن كانت لديه العصبية الكافية التي تمكّنه من الثورة والتغلب على السلطان جاز له الخروج عليه، أما من كان ضعيفاً من الناحية الاجتماعية وليس له عصبية كافية تدفعه في خروجه، فالأولى به الجلوس في بيته والتجنب عن إثارة الفتنة والفووضى وسفك الدماء.

يقول ابن خلدون في هذا ما نصه:

" ومن هذا الباب أحوال الثوار القائمين بتغيير المنكر من العامة والفقهاء. فإن كثيراً من المتحلين للعبادة وسلوك طرق الدين يذهبون إلى القيام على أهل الجور من الأمراء داعين إلى تغيير المنكر والنهي عنه، والأمر بالمعروف، رجاء في التواب عليه من الله، فيكثر اتباعهم والتشبثون بهم من الغوغاء والدهماء، ويعرضون أنفسهم في ذلك للمهالك، وأكثرهم يهلكون في ذلك السبيل مازورين غير مأجورين، لأن الله سبحانه لم يكتب ذلك عليهم، وإنما أمر به حيث تكون القدرة عليه، قال صلى الله عليه وسلم: (من رأى منكم منكراً فليغترب بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه). وأحوال الملوك والدول راسخة قوية لا يزحزحها ويهدم بناءها إلا المطالبة القوية التي من ورائها عصبية القبائل والعشائر كما قدمناه"<sup>(19)</sup>.

### ابن خلدون والعصبية:

رأينا فيما سبق أهمية العصبية عند ابن خلدون. فهي في نظره شرطاً أساسياً لتأسيس الدولة وقيام الخلافة ولظهور الم Heidi على فرض صحة ما ورد فيه من

أحاديث. وابن خلدون يرى أن العصبية أهم القوانين الاجتماعية التي يجب أن يتبعها كل ذي شريعة أو دعوة دينية، وإذا بطلت العصبية بطل الشرائع<sup>(20)</sup>.

وتجابه ابن خلدون في هذا الصدد مشكلة كبيرة هي أن الشعـر الإسلامي نـمـ العصبية ونهـى عنها وعدهـا من خـصالـ الجـاهـلـيـةـ<sup>(21)</sup>. فـكيفـ يـجـوزـ إـذـنـ لـابـنـ خـلـدـونـ أـنـ يـجـعـلـ العـصـبـيـةـ أـسـاسـ الشـرـائـعـ بـيـنـماـ هـيـ مـذـمـومـةـ وـمـنـهـىـ عـنـهاـ فيـ الشـرـيـعـةـ الإـسـلـامـيـةـ؟ـ

يلـجـاـ ابنـ خـلـدـونـ فـيـ مـعـالـجـةـ هـذـهـ المـشـكـلـةـ إـلـىـ مـنـطـقـهـ "ـالـمـارـديـ"ـ الـذـيـ يـهـتمـ بـمـحـتـوىـ الـأـمـورـ وـيـهـمـلـ صـورـتـهاـ الـذـهـنـيـةـ الـمـجـرـدـةـ.ـ فـفـيـ رـأـيـ اـبـنـ خـلـدـونـ أـنـ العـصـبـيـةـ وـغـيرـهـاـ مـنـ أـحـوـالـ الدـنـيـاـ لـاـ يـجـوزـ أـنـ حـكـمـ عـلـيـهـاـ حـكـمـاـ كـلـيـاـ مـجـرـدـاـ حـيـثـ نـفـغـلـ عـنـ مـحـتـواـهـاـ الـوـاقـعـيـ.ـ اـبـنـ خـلـدـونـ يـشـبـهـ العـصـبـيـةـ مـنـ هـذـهـ النـاحـيـةـ بـالـلـكـ وـبـالـغـضـبـ وـبـالـشـهـوـةـ.ـ فـهـذـهـ أـمـورـ نـهـىـ الشـرـعـ عـنـهاـ وـذـمـهـاـ بـيـنـماـ هـيـ مـنـ مـسـتـزـمـاتـ الـحـيـاةـ الـبـشـرـيـةـ.ـ فـإـلـإـنـسـانـ مـنـ غـيـرـ شـهـوـةـ مـثـلـاـ لـاـ يـتـمـ بـقـاؤـهـ.ـ وـإـنـمـاـ نـهـىـ الشـرـعـ عـنـ الشـهـوـةـ لـكـيـ يـرـدـعـ النـاسـ عـنـ استـعـمـالـهـاـ فـيـ غـيـرـ وـجـهـهـاـ الـشـرـوـعـ.ـ أـمـاـ استـعـمـالـهـاـ فـيـ وـجـهـهـاـ الـشـرـوـعـ فـهـوـ أـمـرـ مـرـغـوبـ فـيـهـ وـقـدـ حـبـذـهـ الـشـرـعـ وـحـرـضـ عـلـىـ الإـكـثـارـ مـنـهـ.ـ وـمـثـلـ هـذـاـ يـمـكـنـ أـنـ يـقـالـ عـنـ العـصـبـيـةـ،ـ فـهـيـ كـثـيرـاـ مـاـ تـكـوـنـ وـسـيـلـةـ لـنـصـرـ الدـيـنـ وـإـقـامـةـ الـحـقـ،ـ وـقـدـ اـعـتـمـدـ عـلـيـهـاـ النـبـيـ فـيـ حـمـاـيـةـ الـإـسـلـامـ وـفـيـ نـصـرـهـ.ـ وـالـعـصـبـيـةـ لـاـ تـكـوـنـ مـذـمـومـةـ إـلـاـ عـنـدـ استـعـمـالـهـاـ فـيـ الـبـاطـلـ وـفـيـ تـفـرـيقـ كـلـمـةـ الـأـمـةـ<sup>(22)</sup>ـ.

## الهـجـرـةـ وـالـتـعـربـ:

الـهـجـرـةـ وـالـتـعـربـ اـصـطـلـاحـانـ مـتـضـادـانـ كـانـ لـهـمـاـ شـانـ كـبـيرـ فـيـ صـدـرـ الـإـسـلـامـ.ـ فـالـهـجـرـةـ تـعـنيـ أـنـ يـتـرـكـ الـفـرـدـ أـهـلـهـ وـعـشـيرـتـهـ وـيـلتـحـقـ بـالـدـعـوـةـ الـإـسـلـامـيـةـ يـجـاهـدـ مـعـ الـجـاهـدـيـنـ فـيـ سـبـيلـهـاـ.ـ أـمـاـ التـعـربـ فـهـوـ أـنـ يـبـقـيـ الـفـرـدـ أـعـرـابـيـاـ،ـ أـيـ بـدوـيـاـ،ـ يـسـكـنـ الـبـادـيـةـ مـعـ قـبـيلـتـهـ يـتـنـقـلـ مـعـهـاـ وـرـاءـ الرـعـيـ وـيـقـاتـلـ مـنـ أـجلـهـاـ.

وـقـدـ جـرـىـ جـمـهـورـ الـفـقـهـاءـ عـلـىـ اـعـتـبـارـ الـهـجـرـةـ وـاجـبـةـ عـلـىـ كـلـ مـسـلـمـ قـبـلـ فـتـحـ مـكـةـ،ـ حـيـثـ كـانـ الـوـاجـبـ يـقـضـيـ عـلـىـ السـلـمـ أـنـ يـلـتـحـقـ بـالـنـبـيـ وـاصـحـابـهـ فـيـ الـدـيـنـ يـجـاهـدـ مـعـهـمـ الـكـافـارـ.ـ وـقـدـ سـمـيـتـ الـدـيـنـ لـهـذـاـ السـبـبـ بـدارـ الـهـجـرـةـ.ـ وـلـاـ فـتـحـتـ مـكـةـ

ودخل الناس في دين الله أفواجاً أفواجاً، أصبحت الهجرة ليست ذات موضوع، حسبما جاء في الحديث القائل: "لا هجرة بعد الفتح".

ومما يلفت النظر أن الأميين طلوا في عهد دولتهم ينظرون إلى الهجرة نظرة احترام وتحبيب، ويعدون التعرّب نقاصاً في دين الرجل. ولكن دار الهجرة انتقلت في رأيهم من المدينة إلى الشام أو غيرها من مراكز جيوشهم. وقد صار الأميون في ذلك العهد يصنفون الناس إلى صنفين: "مهاجر" و "أعرابي". ومما يذكر أن الحاج مرح نفسه ذات مرة ببيت من الشعر قال فيه إنه "مهاجر ليس بأعرابي".

ويبدو أن الوهابيين في أيامنا اتبعوا سنة الأميين في هذا، فقد أخذوا منذ سنة 1911 يتذرون سكنى الخيام ويستوطنون في أماكن ثابتة بنيت بالطين وسميت بـ "الهجر". وأخذت العشائر في نجد تقلد بعضها بعضاً في ترك حياة البداوة حيث أصبحت البداوة تسمى بـ "الجاهلية". واشتهر سكان الهجر باسم "الإخوان"<sup>(23)</sup>.

مهما يكن الحال فقد ورد في صحيح البخاري حديث له أهمية كبيرة في هذا الصدد. وخلاصة الحديث أن صحابياً اسمه سلمة بن الأوكع أراد الخروج إلى سكنى البداية في أيام الحجاج فقال له الحجاج: "ارتدت على عقبك تعرّبت؟". فأنجاهه سلمة: "لا ولكن رسول الله صلى الله عليه وسلم إذن لي في البدو". وقد عد الفقهاء هذا الحديث دليلاً على أن رجوع المسلمين إلى البداية بعد الهجرة هو بمثابة الارتداد على العقبين. إن جمهور الفقهاء يرون كما أسلفنا أن الهجرة سقط وجوبها بعد الفتح، ولكنهم مع ذلك لا يرون الصلاح في رجوع المسلمين إلى البداية بعد هجرته. فالرجوع إلى البداية في نظرهم كانه عودة إلى الجاهلية وإلى الخصال التي نهى عنها الإسلام من عصبية وغيرها.

وهنا يأتي ابن خلدون فيعالج موضوع الهجرة والتعرّب معالجة يخالف بها جمهور الفقهاء. فهو لا يرى رأيهم في ذم البداوة وذم خصالها، بل هو يرى، على العكس من ذلك، أن البداوة أقرب إلى خصال الدين والخير من الحضارة. فالحضر لكثرة ما يعانون من فنون المللزات وعادات الترف والإقبال على الدنيا والعكوف على الشهوات قد تلؤثت نفوسهم بالكثير من الأخلاق المذمومة وبعدت عليهم طرق الخير ومسالكه، حتى لقد ذهبت عنهم مذاهب الحشمة في أحوالهم وأقوالهم. أما البدو فهم على الرغم من وجود بعض الخصال المذمومة فيهم لا يصلون فيها إلى

الدرجة التي وصل إليها الحضر، وهم إذن أقرب إلى الفطرة الأولى وأبعد مما ينطبع في النفس من سوء الملوك وأسهل في العلاج من الحضر<sup>(24)</sup>.

ويعتقد ابن خلدون أن الهجرة ليست شيئاً محموداً لذاته بغض النظر عن الغاية منه. إنها تكون محمودة حين تؤدي إلى نصرة الدين وحمايته، أما إذا كانت لغرض آخر فهي قد تكون مذمومة تبعاً لذلك الغرض<sup>(25)</sup>. والهجرة لم يوجبها الشرع إلا لسبب موقت هو نصرة النبي عندما كان الإسلام ضعيفاً. وهي كانت في أول أمرها غير واجبة إلا على أهل مكة فقط، لأن أهل مكة يمسهم من عصبية النبي صلى الله عليه وسلم ما لا يمس غيرهم من بادية الأعراب<sup>(26)</sup>.

يريد ابن خلدون من هذا أن يقول إن "التعرب" لم ينه الشرع عنه نهياً عاماً مطلقاً، وليس فيه ما يدل على ذم البدوة. كل ما في الأمر أن الشرع نهى عن "التعرب" في وقت ما لأسباب اقتضت ذلك، وهذا النهي لا يجوز أن يبقى عند زوال تلك الأسباب.

### رأي ابن خلدون في الزراعة:

الزراعة محمودة في الإسلام وقد مدحها النبي في كثير من أحاديثه وحرض عليها. وفي أحد هذه الأحاديث فضلها النبي على جميع أنواع الكسب حيث قال: "أفضل الكسب الزراعة فإنها صنعة أبيكم آدم"<sup>(27)</sup>. ومما تجدر الإشارة إليه أن الكثير من الصحابة، لا سيما الأنصار من أهل المدينة، كانوا أهل زرع وبساتين. وقد اقطع النبي وخلفاؤه الراشدون أراض لبعض المسلمين في سبيل استثمارها في الزراعة. وكان علي بن أبي طالب قبل توليه الخلافة يعمل في البساتين أجيراً ثم مالكاً.

وإذ نأتي إلى ابن خلدون نجد له رأياً في الزراعة لا يخلو من الذم والانتقاد. فهو يقول إن الزراعة مهنة المستضعفين وطلاب العافية وأنها تؤدي ب أصحابها إلى الذل وما يتبع ذلك من خلق المكر والخدعية<sup>(28)</sup>. وينذكر ابن خلدون لتأييد رأيه حيناً ورد في صحيح البخاري جاء فيه: أن النبي دخل باراً من دور الأنصار في المدينة فرأى سكة محراة فقال: "ما دخلت هذه باراً قوم إلا دخلهم الذل"<sup>(29)</sup>.

الغريب في ابن خلدون أنه ينسى جميع الأحاديث التي وردت في مدح الزراعة ثم

يذكر حديثاً واحداً هو هذا الحديث الذي يبدو فيه الذم. والظاهر أن هذا الحديث كان من الأحاديث التي التبس معناها على الفقهاء والمحدثين، وذهب بعضهم إلى القول بأنه لا يخلو من أخطاء<sup>(30)</sup>. ولعل سبب الالتباس أنهم لا يستطيعون أن يعلموا كيف ذم النبي الزراعة بهذا الحديث بينما هو قد مدحها في أحاديثه الأخرى، وكيف يمكن أن يجتمع النقيضان في شيء واحد؟

إن ابن خلدون لا يبالى، كما رأينا سابقاً، أن يهمل الكثير من الأحاديث إذ رأها غير ملائمة لمنطق نظرية الاجتماع. وهو لا يتوانى عن التقاط الحديث الواحد ويركز انتباهه عليه إذا كان الحديث مما ينسجم مع نظريته.

يعترف ابن خلدون بأن الزراعة تنتج القوت الضروري للبشر، وأنها مما لا يمكن الاستغناء عنها أبداً، وإنها أقدم الصنائع وأعظمها نفعاً للإنسان<sup>(31)</sup>. ولكنه مع ذلك يقول بأنها تؤدي إلى الانقياد للذل والاتصاف بخلق المكر والخدعية. فما دام الزراع يقعون تحت وطأة الدولة وجورها حيث يدفعون لها الضرائب ويخضعون لتعسف جباتها، فلا بد إذن من أن تنمو فيهم تلك الأخلاق الذمومية. قد يسأل هنا سائل: إذا كان الأمر كذلك فماذا يقول ابن خلدون عن الصحابة الذين كانوا زرعاً وكانوا على الرغم من ذلك من أكثر الناس إباءً وعززاً.

يغلب على ظني أن ابن خلدون حاول الإجابة على هذا بصورة غير مباشرة في أحد فصول مقدمته. فقد أشار في هذا الفصل إلى أن الزراعة لا يختص منتحلها بالذلة إلا عند سيطرة الملك العضوض القاهر على الناس<sup>(32)</sup>. وهذا القول يعني ضمناً أن عدم وجود مثل هذا الملك العضوض يجعل الزراعة غير مؤدية إلى الذلة، كما كان الحال في أيام النبي وخلفائه الراشدين. وما يؤيدنا في استنتاجنا هذا أن ابن خلدون يشبه الضرائب التي يدفعها الزراع إلى الدولة بالزكاة. فقد كان المسلمون في أول أمرهم يدفعون الزكاة طوعية واختياراً ويعدونها حقاً واجباً، ثم أخذوا بعد ظهور الملك العضوض يدفعونها قهراً ويعدونها مغرماً. وقد جاء في الحديث كما نقل ابن خلدون: "لا تقوم الساعة حتى تعود الزكاة مغرماً"<sup>(33)</sup>.

خلاصة القول أن ابن خلدون ينظر في أمر الزراعة كما ينظر في غيرها من الأمور. فهي ليست بذاتها حسنة أو قبيحة، إنما يظهر الحسن أو القبح فيها من جراء ما يحيط بها من ظروف واقعية وما تؤدي هي إليه من نتائج اجتماعية.

ومما يلفت النظر هنا أن ابن خلدون جعل الزراعة من أصناف البداوة. وهذا رأي لا يوافقه عليه علم الاجتماع الحديث. فالزراعة هي أقرب إلى طبيعة الاستقرار والحضارة منها إلى طبيعة التنقل والبداوة. ولعل السبب الذي حدا بابن خلدون إلى اتخاذ هذا الرأي هو ما كانت عليه الزراعة في أيامه بالغرب من وضع منحط غير مستقر إثر اجتياح القبائل البدوية من بني هلال وبني سليم لبلاد المغرب كما سنرى في فصل قادم.

ويمكن القول أن ابن خلدون وضع الزراعة وسطاً بين البداوة والحضارة. فهي مما يأنف الحضر من الاشتغال بها من جهة، وهي من الجهة الأخرى لا ينتحلها إلا المستضعفون وأهل العافية من البدو<sup>(34)</sup>. فالمحاربون الأشداء من أهل العصبية من البدو لا ينتحلونها لأنها تؤدي إلى دفع الضريبة والذل، وكذلك لا ينتحلها المترفون من الحضر لأنهم يجدونها غير لائقة بهم. وبهذا صارت الزراعة التي هي أقدم الصنائع وأعظمها نفعاً للإنسان مهنة الأذلاء المستضعفين.

#### استدراك:

إننا في استعراضنا لأراء ابن خلدون، سواء في هذا الفصل أو في الفصول الأخرى، لا نعني أننا نزيدها أو نزمن بصحتها. ونحن لا نجوز أن نغالي في تقدير ابن خلدون إلى الدرجة التي تعتبر فيها جميع آرائه صحيحة ليس فيها خطأ أو نقص. الواقع أن ابن خلدون، كغيره من عظماء المفكرين والعباقرة، يصيب أحياناً ويخطيء أحياناً أخرى. ولم يظهر في العالم حتى يومنا هذا مفكر يأتي بالنظريات الكاملة التي هي صحيحة صحة مطلقة.

إننا باستعراضنا آراء ابن خلدون نقصد تبيان الفرق من الناحية المنطقية بينه وبين غيره من الفقهاء أو الفلاسفة. فنحن لا يهمنا أن يكون الرأي من آرائه خطأ أو صواباً. المهم أن نكتشف فيه الاتجاه المنطقي، وهل يجري فيه ابن خلدون على أساس صوري أو مادي.

## هوامش الفصل الخامس:

- (1) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي)، ص 520 - 521 .
- (2) Karl. Mannhem, Ideology & Utopia, (london, L. H), p. 237 - 280 .
- (3) علي بن محمد الماوردي، الأحكام السلطانية، (القاهرة 1960)، ص 6 .
- (4) مقدمة ابن خلدون، ( تحقيق وافي)، ص 524 - 525 .
- (5) المصدر السابق، ص 525 .
- (6) المصدر السابق، ص 527 .
- (7) احمد أمين، المهدى والمهدوية، ( القاهرة 1951 ) ، ص 108 .
- (8) المصدر السابق، ص 109 - 110 .
- (9) احمد بن محمد بن الصديق، إبراز الوهم المكتون، (دمشق 1347 هـ).
- (10) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي)، ص 469 .
- (11) المصدر السابق، ص 755 .
- (12) المصدر السابق، ص 469 .
- (13) المصدر السابق، ص 755 .
- (14) عبد القادر المغربي، الأخلاق والواجبات ، (القاهرة 1347 هـ)، ص 169 . (15) أبو يوسف يعقوب بن إبراهيم، كتاب الخراج، (القاهرة 1346 هـ)، ص 10 - 16 .
- (16) محمد أبو زهرة، أبو حنيفة، (القاهرة 1955)، ص 31 .
- (17) أحمد أمين، ضحى الإسلام، (القاهرة 1943)، ج 3 ، ص 274 .
- (18) محمد رضا الشبيسي، مؤرخ العراق ابن الفوطي، (بغداد 1950)، ص 111 - 112 .
- (19) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي)، ص 469 .
- (20) المصدر السابق، ص 540 .
- (21) أحمد أمين، فجر الإسلام، (القاهرة 1945)، ص 69 - 83 .
- (22) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي)، ص 538 - 540 .
- (23) حافظ وهبة، جزيرة العرب في القرن العشرين، (القاهرة 1946)، ص 273 - 277 .
- (24) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي)، ص 414 - 415 .
- (25) المصدر السابق، ص 539 .
- (26) المصدر السابق، ص 415 .
- (27) عبد القادر المغربي، الأخلاق والواجبات، ص 84 .
- (28) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي)، ص 443 ، 914 .

- (29) المصدر السابق، ص 443 .
- (30) طه حسين، فلسفة ابن خلدون الاجتماعية، ص 152 .
- (31) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي) ، ص 932 .
- (32) المصدر السابق، ص 915 .
- (33) المصدر السابق، ص 915 .
- (34) المصدر السابق، ص 914 .

## **القسم الثاني**



## الفصل السادس

### لغز الطفرة الخلدونية

تحدثنا فيما مضى عن الطفرة الفكرية التي قام بها ابن خلدون، حيث كان بها أول مفكر في العالم يخرج من نطاق النطاق "الصوري" القديم، ويحاول دراسة المجتمع حسب منطق "مادي" جديد. ونريد الآن أن نتحرى عن العوامل التي مكنت ابن خلدون من هذه الطفرة الجريئة.

الواقع إننا نقف في هذا تجاه لغز غامض. فالرجل قد أبدع نظرية اجتماعية كبرى سبقت زمانها ببضعة قرون. لا ننكر أن علماء الاجتماع الحديث قد تفوقوا على ابن خلدون في كثير من آرائهم، ولكننا يجب أن لا ننسى أن ذلك لم يأت لهم إلا بعد أن مرت على الفكر الاجتماعي مدة طويلة كان ينمو فيها ويزداد نضوجاً جيلاً بعد جيل. أما ابن خلدون فقد جاء بنظريته في وقت لم يكن فيه الفكر الاجتماعي في مثل هذه المرحلة من النمو والنضوج. ولهذا فنحن في حاجة إلى التحرى عن السر الكامن وراء هذه الطفرة الفكرية العجيبة التي قام بها ابن خلدون.

#### الاتجاه الشائئ:

كان المفكرون قديماً، ولا يزال الكثير منهم حتى يومنا هذا، لا يرون في هذه الطفرة الفكرية لغزاً ولا يشعرون بالحاجة إلى تفسير لها. فهم يعتقدون أن التوصل إلى المعرفة الصحيحة في أي مجال إنما هو أمر جبل عليه العقل السليم. إن العقل في

رأيهم قادر أن يكتشف الحقيقة في الأشياء ما دام يسير في تفكيره على أقيسة صحيحة، أما إذا أخطأ في اكتشاف الحقيقة فمراجع ذلك إلى ما يطرا على العقل أحياناً من عوامل خارجية تعرقل تفكيره وتشوه نظره إلى الحقيقة.

معنى هذا، في رأي هؤلاء، أن اكتشاف العقل للحقيقة ليس أمراً غريباً، إنما الغريب هو عجزه عن اكتشافها. مما يجدر ذكره أن هذا الرأي أصبح اليوم غير مقبول في علم الاجتماع الحديث. فالاتجاه العلمي يميل اليوم إلى القول بأن كل إنتاج فكري، سواء أكان صحيحاً أو مغلوطاً، لا بد أن تكمن وراءه عوامل خارجية (١) تمكّنه من الظهور Extra-theoretic

لتوضيح هذا أقول إننا لا يجوز أن نكتفي في تعليل طفرة ابن خلدون الفكرية بأن نعزوها إلى ذكائه العظيم أو تفكيره السليم. نحن لا ننكر أن ابن خلدون كان مفكراً ذكيّاً من الطراز الأول، ولكن هذا وحده لا يكفي لتعليق ما جاء به من نظرية اجتماعية كبيرة. الواقع أن العصور القديمة والوسطى قد أنجبت من المفكرين من يقارب ابن خلدون في الذكاء وسلامة التفكير، وربما كان بعضهم أعظم منه في ذلك. فلماذا نفرد ابن خلدون من بينهم بتلك الطفرة العجيبة في تفكيره الاجتماعي؟!.. إن المشكلة أكبر من أن تفسر بالعامل الفكري وحده. ولا بد أن تكون هناك عوامل لا فكرية بالإضافة إليه.

يحاول بعض الناس تعليل طفرة ابن خلدون بقولهم إنه كان عبرياً. وللحاظ أن "العبرية" أصبحت لدى هؤلاء الناس كأنها مفتاح سحري يستطيعون به تعليل أي إبداع عظيم. فإذا رأوا شخصاً يمتاز على غيره بإنجازه الفكري قالوا عنه إنه عبري، واكتفوا بذلك. إنهم ينسون أن العبرية نفسها لغز غامض يحتاج إلى تعليل. ومثلهم في ذلك كمثل من يفترس مجهولاً بمجهول آخر.

إن العبرية في حقيقة أمرها ليست سوى ظاهرة نفسية اجتماعية، وهي إذن لا يمكن أن تقوم بذاتها معلقة في فراغ، إنها كغيرها من الظواهر النفسية الاجتماعية لا بد أن تكون نتيجة عوامل خارجية تساعدها على الظهور في إنسان ما دون غيره من يماثلونه في الذكاء والتفكير

## تعليق الدكتور طه حسين:

أكاد أعتقد أن الدكتور طه حسين هو أول من فطن إلى خطأ هذا الرأي في تعلييل طفرة ابن خلدون. إنه يقول: "على أنه يجب لا نستنتج من كل ذلك أن ابن خلدون قد استخرج سياساته الاجتماعية من العدم أو أحاجتها إليه عبقرية خارقة. ولنن لم يع الأقدمون فلسفة اجتماعية بهذه الغزارة فإن السبب الجوهرى في ذلك هو بلا ريب نقص معارفهم العامة عن الخلقة. فقد كان من الضروري الإلام بعلوم مختلفة والوقوف بأوسع مما عرفه الأقدمون على نظريات تاريخية جغرافية درست ووضعت على شكل دائرة معارف حتى يمكن الاستعانة بمجموعة ملاحظات شاسعة كهذه على وضع فلسفة عامة عن المجتمع البشري" (2)

خلاصة رأي الدكتور طه حسين أن ابن خلدون ما كان في مقدوره إبداع نظريته الاجتماعية لو كان قد عاش قبل الزمن الذي عاش فيه، وهو إنما استطاع أن يبدع تلك النظرية لأنه عاش في زمن اخذت تظهر فيه الموسوعات الضخمة ذات المجلدات العديدة وقد جمعت فيها كل المعلومات التي كانت معروفة لدى البشر يومذاك، ومن المحتمل جداً أن هذه الموسوعات كانت عوناً لابن خلدون في توسيع فكرته الجوهرية ودعمها (3)

إننا قد نخالف الدكتور طه حسين في رأيه هنا، ولكننا مع ذلك لا ننكر ما فيه من اتجاه علمي صحيح. فالدكتور لا يكتفي في تعلييل طفرة ابن خلدون بكونه عبقرية، بل حاول أن يبحث فيما يختفي وراءها من عامل خارجي هو ظهور الموسوعات. وهذا العامل قد يكون واحداً من جملة عوامل أخرى، ولكنه على أي حال لا يخلو من اثر في تفكير ابن خلدون.

لقد ظهر بعد الدكتور طه حسين باحثون آخرون من حاولوا البحث عن العوامل الخارجية التي مكنت ابن خلدون من إبداع نظريته الاجتماعية. وسنذكر فيما يلي بعض نماذج من آرائهم، مع شيء من النقد لها.

## تعليق الأستاذ شمدت:

جاء الأستاذ ناثانيل شمدت في كتابه عن ابن خلدون برأي يشبه من بعض الوجوه رأي الدكتور طه حسين، غير أنه لم يعلل طفرة ابن خلدون بظهور

الموسوعات، بل عللها بتنوع التجارب الاجتماعية التي مر بها ابن خلدون في حياته الصافية. إنه يقول عن رحلات ابن خلدون إنها كانت مثمرة جداً حيث حملته إلى أ蔻اخ المتوحشين وقصور الملوك، إلى السراديب المظلمة مع الجرمين وإلى أعلى قاعات القضاء، إلى مصاحبة الأميين وإلى مزاملة العلماء إلى تراث الماضي وإلى فعاليات الحاضر، إلى الحرمان والآلم وإلى الرفاه والانشراح. والخلاصة إنها قادته إلى الأعمق حيث تكشف الروح عن معنى الحياة<sup>(4)</sup>

إن رأي شمدت هذا لا يخلو من صواب. فليس من شك في أن الخبرة الاجتماعية الغنية التي مر بها ابن خلدون كانت ذات أثر لا يستهان به في طفرته الفكرية. ولكنني أستطيع أن أقول عن هذا الرأي مثلاً قلت عن رأي الدكتور طه حسين، هو أنه يمثل عاملاً واحداً من جملة عوامل أخرى. وفي الحقيقة أن نظرية ابن خلدون أعظم من أن تفسر بتنوع الخبرة الاجتماعية وحدها والسؤال الذي يمكن توجيهه في هذا الصدد: أكان ابن خلدون فريداً في مثل هذه الخبرة الاجتماعية، الم يظهر في تاريخ البشر مفكرون كانوا أكثر منه تجولاً في الأرض وأعمق اتصالاً بمقارنات الحياة؟ إننا حين ندرس رحلات هيرونتس أو ابن بطوطة أو ماركوبولو أو المسعودي أو غيرهم ممن جالوا آفاق الأرض نجد رحلة ابن خلدون إزاءها ليست بذات شأن كبير. فلماذا لم ينتج أولئك مثل ما انتج ابن خلدون؟

### تعليق غوتيه:

للمؤرخ الفرنسي غوتيه كتاب بعنوان "ماضي أفريقيا الشمالية". وقد جاء غوتيه في هذا الكتاب بتعليق عجيب لطفرة ابن خلدون، خلاصته أن ابن خلدون استلهم نظريته البدعة من نفحة جاءت إليه عبر الأندلس من أوروبا.

يعتقد غوتيه أن التفكير البدع هو من خصائص العقلية الأوروبية الغربية، وأن العقلية الإسلامية عاجزة من هذه الناحية، ولا بد إذن من أن نفترض أن نفحة من النهضة الأوروبية قد خرقت النطاق الحكم المحيط بالشرق الإسلامي فوصلت إلى "روح ابن خلدون الشرقية"<sup>(5)</sup>

لست بحاجة إلى تفنيد رأي غوتيه هذا، فهو في الواقع يفتئ نفسه بنفسه، خصوصاً إذا علمنا أن النهضة الأوروبية لم تبدأ إلا بعد قرن من ابن خلدون، وهي

حتى بعد ظهورها وازدهارها لم تنتج مفكراً اجتماعياً عظيماً من معيار ابن خلدون، اللهم إلا ما كان من أمر مكيافي و هو يعد دون ابن خلدون بمراحل كما أسلفنا القول فيه في مقدمة هذا الكتاب . ونحن نعلم كذلك أن التفكير الأوروبي كله، منذ تفتحت براعمه في بلاد الإغريق في القرن السابع قبل الميلاد حتى منتصف القرن التاسع عشر بعد الميلاد، لم ينتج نظرية اجتماعية تقارب نظرية ابن خلدون في واقعيتها وأصالتها.

### تعليق ايف لاكوسٌ:

للأستاذ ايف لاكوسٌ كتاب حول ابن خلدون حاول فيه تصوير ابن خلدون وتعليق طفرته الفكرية بشكل لا يخلو من طرافة. فهو يرى أن ابن خلدون كان إقطاعياً من أصحاب الأرضي وأنه عاش في الغرب في وقت كان نظام الاقطاع قوياً خارج المدن، وكان الصراع بين الطبقة الاقطاعية والطبقة البرجوازية يمثل الطابع الأساسي للمجتمع. يقول لاكوسٌ إن ابن خلدون كان في كتاباته العبر عن اطماع طبقة السياسية، وهذا هو الذي جعله يمدح في مقدمته رؤساء القبائل الذين كانوا إقطاعيين مثله، ويذم التجار وأصحاب الصنائع الذين كانت مصالحهم مناقضة لصالح طبقة (٦)

اعتقد أن رأي لاكوسٌ هذا مهم، وهو جدير بأن نقف عنده نناقشه في شيء من الأسهاب. إنه الرأي الوحيد من نوعه الذي يجعل الدافع لابن خلدون في إنشاء نظريته الاجتماعية قائماً على أساس طبقي اقتصادي. ولكنني أظن أن القرائن التي استند إليها لاكوسٌ ليست قوية إلى الدرجة التي تجعلنا نؤيد في رأيه تأييداً كبيراً.

إنه يقول أولاًً بأن ابن خلدون كان يملك أرض واسعة بالقرب من غرباطة وتونس . وهذا قول لا نجد ما يبرره في سيرة ابن خلدون كما ذكرها هو نفسه أو تذكرها عنه معاصروه. فلم نعرف عنه أثناء حياته في تونس مثلاً أنه كان يعتمد في معيشته على خراج أراض له هناك. قد يبدو من كتاب "التعريف" الذي كتبه ابن خلدون في ترجمة حياته أن بعض أجداده حصلوا على بعض الاقطاع والجرأة أثناء التحاقهم بخدمة الملوك في تونس ، ولكن ذلك لا يمكن أن يعد إقطاعاً بالمعنى الذي عرفناه في أوروبا في ذلك العهد. فالوضع السياسي في تونس ، وفي بلاد المغرب بوجه

عام، لم يكن آنذاك مستقرًا بحيث يكون فيه إقطاع الأرضي وراثيًّا في العائلة على منوال ما كان في أوروبا. وكثيراً ما كانت الأرضي تنتقل من يد إلى أخرى تبعاً لشهوات الملوك وتقلبات السياسة.

يحدثنا ابن خلدون في كتاب "التعريف" أنه عند ذهابه إلى غرناطة وتقربه من سلطانها أقطعه السلطان قرية من أراضي السقى بمرج غرناطة<sup>(7)</sup>. ولكن الذي يجب ملاحظته في هذا الصدد أن تلك القرية لم تبق في يد ابن خلدون بعدما غادر غرناطة نهائياً إثر توتر العلاقة بينه وبين الوزير ابن الخطيب. والملئون أنها أقطعت لشخص آخر.

يقول لاكوسٍت إن القبائل في أيام ابن خلدون كانت على صنفين: أحدهما كان يشبه القبائل البدانية من حيث شيع المساواة بين أفرادها وعدم وجود رئاسة مسيطرة ومستغلة فيها، أما الصنف الثاني منها فهو الذي يخضع للنظام الإقطاعي حيث يكون الرئيس فيه مستغلاً لاتباعه ومسطيراً عليهم. وينذهب لاكوسٍت إلى أن ابن خلدون كان في مقدمته يتحدث عن هذا الصنف الأخير من القبائل. ويستند لاكوسٍت في هنا على عبارة وردت في المقدمة عن العصبية ففسرها بخلاف ما يقصد ابن خلدون منها. والعبارة هي كما يلي:

"إن الغاية التي تجري إليها العصبية هي الملك... وقدمنا أن الآدميين بالطبيعة الإنسانية يحتاجون في كل اجتماع إلى وازع وحاكم يزع بعضهم عن بعض، فلا بد أن يكون متغلباً عليهم بتلك العصبية، والألم تتم قدرته على ذلك. وهذا التغلب هو الملك، وهو أمر زائد على الرئاسة، لأن الرئاسة إنما هي سفود وصاحبها متبع، وليس له عليهم قهر في أحكامه، وإنما الملك فهو التغلب والحكم بالقهر، وصاحب العصبية إذا بلغ إلى رتبة المسؤول والأتباع ووجد السبيل إلى التغلب والقهر لا يتربكه لأنه مطلوب للنفس. ولا يتم اقتداره عليه إلا بالعصبية التي يكون فيها متبعاً. فالتأغل الملكي غاية العصبية... ثم إذا حصل التغلب بتلك العصبية على قومها طلبت بطبعها التغلب على أهل عصبية أخرى بعيدة عنها..."<sup>(8)</sup>

أرجح الظن أن ابن خلدون لم يكن يقصد من هذه العبارة التمييز بين القبائل البدانية والقبائل الإقطاعية، إنما كان يريد بها التمييز بين الرئيس البدوي والملك الحضري. فالأخير منها متبع يلتف حوله أبناء قبيلته طواعية واختياراً، والثاني

مسطير يفرض إرادته على رعيته ويستغلهم عن طريق القهر والسلط. وابن خلدون يأتي بهذا التمييز لكي يبين به أحد الفروق بين مجتمع البايدية ومجتمع المدينة. والظاهر أن لاكوسن قرأ كلمة "الملك" في عبارة ابن خلدون فظن أنها تعني منصب الرئيس الاقطاعي الذي "يملك" الأرضي، بينما هي في اصطلاح ابن خلدون تعني منصب "الملك" الذي هو رئيس الدولة المستبد بأمره فيها. ولا يخفى ما بين المعينين من فرق كبير.

وعلى أي حال، فنحن لا ننكر وجود نوع من الإقطاع في المجتمع الذي كان ابن خلدون يعيش فيه. وقد حدثنا ابن خلدون في تاريخه كيف ان الملوك كانوا أحياناً يقطعون قرى زراعية إلى بعض شيوخ القبائل أو الوجهاء في سبيل استرضائهم أو مكافنتهم على عمل قاموا به. وقد احسن لاكوست في اهتمامه بهذه الناحية من المجتمع الغربي التي اهملها الباحثون الآخرون. ولكننا مع ذلك لا نوافق لاكوست على رايه في أن ابن خلدون إنما انشأ نظريته الاجتماعية ليعبر بها عن اطماء الطبقة الاقطاعية. فالذى يقرأ مقدمة ابن خلدون قراءة استيعاب لا يجد فيها ما يؤيد هذا الرأي. والظاهر ان لاكوست قرأ بعض العبارات التي وردت في المقدمة قراءة سطحية، ففسرها كما يريد في ضوء دراسته للتاريخ الاقطاع في أوروبا. ومما يجدر ذكره في هذا الصدد ان هناك فرقاً كبيراً بين تاريخ أوروبا وتاريخ المغرب. وليس من الجائز في النهج العلمي أن تستخلص النتائج من تاريخ مجتمع ما ثم تحاول تطبيقها على تاريخ مجتمع آخر بغض النظر عما بينهما من فروق.

تعلیل بیوتوں:

الدكتور غاستون بوتول من علماء الاجتماع الفرنسيين وقد اولع بابن خلدون وأشار إلى لارنه في بعض مؤلفاته الاجتماعية. وصدر له في عام 1930 كتاب مستقل عن ابن خلدون بعنوان "ابن خلدون، فلسفة الاجتماعية" ترجمه إلى العربية الأستاذ عادل ذعير.

وقد احتوى كتاب بوتول هذا على رأي هو في نظري أفضل الآراء التي ظهرت حتى الآن في تعليل طفرة ابن خلدون الفكرية. وميزة بوتول هي أنه حاول اكتشاف الدافع الذي دفع ابن خلدون إلى كتابة مقدمته من بين الظروف الاجتماعية التي كان

ابن خلدون يعيش فيها، ولهذا نستطيع أن نعد للنهج الذي سار عليه بوتول في هذا الشأن من أقرب الناهج إلى ما يعرف اليوم بـ "الاجتماعية المعرفة".

خلاصة راي بوتول أن المجتمع الذي عاش فيه ابن خلدون قد تميز بظاهرة اجتماعية قلما تجدها بارزة مثل هذا البروز في مجتمع آخر، وهذه الظاهرة تتمثل في التباين الصارخ بين أقصى أنواع البداءة وأقصى أنواع الحضارة<sup>(9)</sup>. وقد أدى هذا التباين إلى حدوث فوضى سياسية عنيفة جعلت الدول والإمارات تتتابع في ظهورها واختلافها إثر الهجمات التي شنت عليها من قبل البدو المتوحشين. وعاش ابن خلدون في هذا الوضع يريد أن يؤسس لنفسه إمارة وجهاً، فدخل معهنة السياسة وأشترك في مؤامراتها وتقلباتها. ثم ادرك أخيراً أنه غير موفق فيما أراد. فأخذ يتأمل في أسباب فشله، وجذبه ذلك إلى أن يسأل نفسه: كيف تقوم الدولة؟ وما هو أصل البيوت المالكة؟ وكيف ينشأ البيت المالك؟<sup>(10)</sup>.

يقول بوتول: " ومن شأن هذا الهرج والمرج الخطر الهادر الذي دام عشرين عاماً أن يتعب ابن خلدون دائماً، فانزوى في قلعة صغيرة بجوار تيارت حيث انقطع للبحث أربع سنين، فهناك ألف قسماً كبيراً من تاريخه العام كما وضع القدمة، وكان قسم يذكر منها نتيجة تأمل وتعليم لما لاقى من إخفاق"<sup>(11)</sup>.

ويضيف بوتول إلى ذلك قائلاً بأن ابن خلدون لم يكن ذا ذكاء عادي، بل كان عبقرياً. وميزة العبقرى أنه معرض للحيرة والتساؤل تجاه الأمور العادبة التي لا ينتبه إليها عامة الناس، ومثله في ذلك كمثل نيوتن الذي اكتشف قوانينه الكبرى إثر انتباذه لسقوط تفاحة بجانبه<sup>(12)</sup>.

### تعليق ساطع الحصري:

للأستاذ ساطع الحصري راي في هذا الصدد يمكن اعتباره متفقاً لرأي بوتول، وهو لا يقل عنه أهمية من بعض الوجوه. خلاصة راي الحصري: أن ابن خلدون نشا في كنف أسرة كانت تتقلب بين رياضة علمية ورياسة سلطانية، وكان من شأن هذه البيئة العائلية أنها أنتجت في ابن خلدون نزعتين قويتين: حب النصب والجاه من ناحية، وحب الدرس والعلم من ناحية أخرى.

يقول الحصري: "إن كل واحدة من هاتين النزعتين كانت عميقية الجذور

وشديدة التأثير في نفسية ابن خلدون. إنهم تنازعوا السيطرة على تلك النفسية مدة طويلة، وتغلبت إلى حد ما . ، تارة الأولى على الثانية، وطوراً الثانية على الأولى، إلا أن هذه الغلبة لم تصبح حاسمة، في وقت من الأوقات، وظلت النزاعتان تؤثران في ابن خلدون طوال حياته، دون أن تستطيع الواحدة منها القضاء على الأخرى قضاء مبرماً . . واستمر الحال على هذا المنوال مدة طويلة، بين جزر ومد، إلى أن استطاع ابن خلدون . في آخر الأمر . أن يعتزل الحياة العامة، ويتباعد عن مسارح السياسة، منزويًا في قلعة ابن سلامة . . . ونستطيع أن نقول، لذلك، إن حب المنصب المذكورتين تضافرتا على تمكين ابن خلدون من تأليف المقدمة: إن حب الدرس والعلم جعله يتأمل في صفحات هذه الحياة، تاملاً نظرياً، ليس ليستخرج منها قواعد عملية للحكم والسياسة، بل ليستقرئ منها مبادئ عامة تساعده على إبداع علم جديد، هو علم الاجتماع " (13) "

### طريقة التعليل:

نكتفي بهذا القدر من الآراء التي جاء بها الباحثون في تعليل طفرة ابن خلدون الفكريّة. وليس من شك أن هناك آراء أخرى جاء بها بباحثون آخرون في هذا الشأن. ولكننا نلاحظ أن هذه الآراء جميعاً تميل إلى التأكيد على عامل واحد في التعليل.

إن طريقة التعليل التي نأخذ بها تختلف عن تلك. فنحن نعتقد أن طفرة ابن خلدون لا يمكن أن تكون نتيجة عامل واحد، إذ هي لو كانت كذلك لواجهتنا مشكلة يعسر حلها، هي أن هذا العامل قد يشترك في التأثير به مفكرون كثيرون، فكيف أتيح لابن خلدون أن ينفرد بذلك الطفرة وحده من بينهم. لا بد أن تكون هناك عوامل متعددة اجتمعت على ابن خلدون بشكل خاص فجعلته يمتلك بتفكيره عن غيره من المفكرين.

مما تجدر الإشارة إليه أن طريقة التعليل بعامل واحد لم يقتصر استعمالها في هذا المجال وحده، بل هي تکاد تكون عامة تقريباً يستعملهاأغلب الناس في مختلف الأمور. فهم قد يشهدون حادثة من الحوادث مثلاً فيحاولون تعليلها بعامل معين لا يرون غيره. ولهذا نراهم في كثير من الأحيان يختلفون ويتجادلون، حيث يؤكّد كل فريق منهم على العامل الذي يرتأيه، وكل يدعى أنه وحده الحق في رايته. وقد

يستمر جدتهم طويلاً دون أن يتوصلاً فيه إلى نهاية حاسمة. ولو انهم استقرروا جميع عناصر الحادثة لظهر لهم أن كل فريق منهم كان مصيبة في رأيه إلى حد ما، وأن الحادثة نتجت عن اجتماع مختلف العوامل فيها.

لتوضيح هذا ناتي بمثال واقعي بسيط حدث في بغداد منذ عهد ليس بالبعيد. خلاصته أن رجلاً كان جالساً في أحد مقاهي بغداد، فمرّ به غلام المقهي وأراق على ملابسه بعض قطرات من الشاي سهواً. فاستشاط الرجل غضباً، وبعدأخذ ورد، وشيء من الشتايم المتبادل، شهر الرجل خنجره فاردى الغلام مضرجاً بدمائه.

لقد عجب الناس من هذه الحادثة واخذوا يتجاذلون ويتساءلون: كيف يجوز أن تكون قطرات الشاي سبباً لهذا العمل الفظيع؟ وصار كل فريق منهم يأتى في هذا السبيل بالتعليق الذي يراه معقولاً، ولم ينته جدتهم أخيراً إلى نتيجة حاسمة. الواقع أن قطرات الشاي لا تكفي وحدها لسبب القتل، فهي في حد ذاتها سبب تافه جداً، ولكنها قد تكون ذات أهمية كبيرة حين نجمعها إلى العوامل الأخرى التي كانت تعتمل في نفسية الرجل عند إقدامه على القتل. فربما كان الرجل قبل مجئه إلى المقهي قد تخاصم مع زوجته أو أمه في البيت خصاماً عنيقاً، ثم خرج إلى الشارع فلقى أحد دانينه يهدده ويشتمه، ثم ورد إليه بعدئذ خبر سيء أثار أشجانه، فاشتد به الصداع وبلغ به التشاؤم مبلغه. لعل كل هذه العوامل وغيرها قد اجتمعت على الرجل عند جلوسه في المقهي، وهي إذن في حاجة إلى إثارة قليلة لكي تؤدي به إلى الانفجار وإشهار الخنجر. والرجل في مثل هذه الحالة يصعب عليه إرجاع الخنجر إلى غمه من غير إراقة دم إذ هو يتخيّل أن الحاضرين سوف يتهمونه بالجنون، أو بالصلوة التي لا طائل وراءها، كما توحى به القيم الاجتماعية السائدة في تلك البيئة. وهو مضطر إذن أن يغمد الخنجر في بطن الغلام، وتشاء الصدفة السيئة أن يصيب الخنجر من الغلام مقتلاً.

بهذا المثال البسيط نستطيع أن ندرك كيف تتجمع عوامل متعددة وتفاعل فيما بينها لتنتج حادثة معينة. الواقع أن جميع حوادث التاريخ الكبيرة لا تختلف من هذه الناحية عن تلك الحادثة الصغيرة التي حدثت في أحد مقاهي بغداد. فهي كلها لا بد أن تتجتمع في إنتاجها عوامل متعددة، ثم يقع حافر تافه، هو الذي يسميه المؤرخون بالسبب المباشر، فيكون بمثابة الزناد للبارود أو بمثابة القشة التي

قصمت ظهر البعير . كما يقول المثل الشائع . وبهذا الحافز تتنطلق الحادثة الكبيرة وકأنها انفجار .

من الممكن القول إن النظريات المشهورة التي جاء بها المدعون العظام ليست إلا حوادث من هذا القبيل . قد يحسب الناظر الساذج أن النظرية المشهورة قد نشأت في ذهن مبدعها نتيجة تفكيره المجرد . ولكننا لو درسنا نفسية ذلك المبدع خلال الأطوار التي مر بها قبل أن ينتج نظريته ، لوجدناها وكأنها ميدان صاحب تجمع فيه العوامل المتنوعة وتفاعل . وهي في حاجة إذن إلى حافز صغير ، أو سبب مباشر ، لتنطلق في سبيل الإبداع انطلاقاً مفاجئاً .

في رأيي أن ابن خلدون لم يشذ عن هذه القاعدة عندما انتاج نظريته الاجتماعية الكبرى . ومن الخطأ إذن أن نؤكّد في تعلييل طفرته هذه على عامل واحد ونكتفي به . وسنرى في الفصول القادمة مصداق ذلك على شيء من الإسهاب .

## هوامش الفصل السادس:

- (1) .Ourvitch & Moore, Twentieth Century Sociology, (N.Y. 1954), p. 371
- (2) طه حسين، فلسفة ابن خلدون الاجتماعية، ص 56 .
- (3) المصدر السابق، ص 56 - 75 .
- (4) N. Schmidt, Ibn Khaldun, (N.Y. 1930), p. 41
- (5) نقلًا عن: إيف لاكومست، ابن خلدون، واضع علم ومقرر استقلال، (ترجمة زهير فتح الله)، بيروت 1958 ، ص 99 .
- (6) المصدر السابق، ص 31 ، 74 .
- (7) عبد الرحمن بن خلدون، التعريف بابن خلدون ورحلته غرباً وشرقاً، (القاهرة 1951 )، ص 85 .
- (8) انظر: مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي)، ص 439 - 440 . وكذلك: لاكومست، ابن خلدون، ص 64 .
- (9) غاستون بوتو، ابن خلدون، فلسفته الاجتماعية، (ترجمة عادل زعيتر)، (القاهرة 1955 )، ص 40 .
- (10) المصدر السابق، ص 15 .
- (11) المصدر السابق، ص 18 .
- (12) المصدر السابق، ص 37 .
- (13) ساطع الحصري، دراسات عن مقدمة ابن خلدون، ص 49 - 51 .

## الفصل السابع

### العوامل المتنوعة

نأتي في هذا الفصل على ذكر العوامل المتنوعة التي أسهمت في تكوين نظرية ابن خلدون. إنما يجب أن نشير مقدماً إلى أننا لا ندعى استيعاب تلك العوامل بجميع تفاصيلها. فذلك أمر لا طاقة لنا به، وربما خفيت علينا عوامل هي أهم مما ذكره منها. ولللاحظ أن بعض العوامل التي سنذكرها قد جاء بها الباحثون من قبل. ولكننا نختلف عنهم في تبيان الأثر الذي أحدثته في ابن خلدون. فنحن، كما قلنا في الفصل السابق، لا نرى للعامل المفرد أثراً في انتاج النظرية ما لم يتجمع ويتفاعل مع العوامل الأخرى.

#### العامل الأول:

حين نقرأ ترجمة حياة ابن خلدون، كما كتبها هو بنفسه في كتاب "التعريف"، نلاحظ بوضوح أنه كان واقعاً تحت تأثير نزعتين قويتين متضادتين، هما كما قال الأستاذ ساطع الحصري: حب النصب والجاه من ناحية، وحب الدرس والعلم من الناحية الأخرى<sup>(1)</sup>.

بدأ ابن خلدون في أول حياته يدرس الفقه والعلوم الأخرى المتصلة به على عادة طلاب الفقه في زمانه. وكان أهله يتوقعون له أن يصير كزملانه في الدراسة فقيهاً، ولكنه لم يك يبلغ الثامنة عشرة من عمره حتى دخل في خدمة الدولة بوظيفة كاتب بسيط ثم أخذ يندفع في غمار السياسة شيئاً فشيئاً، ويتقلب في خدمة الملوك

واحداً بعد الآخر، حتى وصل ذات مرة إلى أعلى منصب في الدولة وهو منصب الحجابة لأمير بجاية. ولكنه كان أثناء ذلك لا يستطيع أن يتخلص من نزعته الثانية في حب الدرس والعلم. فقد ذكر هو عن نفسه أنه حين تولى الحجابة لأمير بجاية كان يعمل في تدبير الملك صباحاً ثم يذهب إلى جامع القصبة بعدئذ ليقوم بالتدريس فيه أثناء النهار<sup>(2)</sup>. إن من الغريب حقاً أن نجد وزيراً يشتغل في تدبير الملك في القصر أول النهار وفي التدريس في الجامع آخره.

وهناك شيء آخر نلاحظه في سيرة ابن خلدون المزدوجة هذه، هو أنه لا يكاد ينهمك في السياسة مدة من الزمن حتى يحاول اعتزال السياسة في نهايتها ليشتغل في طلب العلم، ثم يعود إلى السياسة مرة أخرى ليعود إلى الاعتزال بعدها. وقد أحصيت المرات التي فعل ابن خلدون مثل هذا فوجدت أنها قد تناهز السبع مرات على وجه التقرير. ماذا يدل ذلك عليه؟ أنه يدل على أن ابن خلدون كان يعاني صراعاً نفسياً عميقاً لا يستطيع أن يتخلص منه. فهو يحب السياسة والعلم معاً ويجد في كل منهما لذة خاصة به، فإذا انهمك في أحدهما زماناً عاوده الحنين إلى الآخر فرجع إليه.

لكي نفهم هذا الصراع النفسي عند ابن خلدون يجب أن ندرس ما كان بين طبيعة السياسة وطبيعة العلم في ذلك الزمان من اختلاف وتناقض. إننا قد لا نجد مثل هذا التناقض بينهما في زماننا، إذ أن السياسة والعلم يجريان الآن على منطق واحد تقريباً. والرجل قد لا يجد فرقاً كبيراً حين ينتقل من وظيفة علمية إلى وظيفة إدارية أو سياسية، وهو قد يحاول أن يطبق ما درس علمياً في الحقل الجديد الذي انتقل إليه. وهذا ما لاحظناه في كثير من الأساتذة الذين استعانت بهم الدولة في بعض وظائفها الكبرى في البلاد الراقية.

اما في زمان ابن خلدون فالامر جد مختلف. وقد رأينا في فصول سابقة من هذا الكتاب كيف أن العلم قديماً كان يجري على قواعد المنطق الصوري إذ هو مشغول بالكليات العقلية المجردة يستتبع منها أحكامه، بينما السياسة كانت تسير على منطق آخر. وقد أشار ابن خلدون نفسه إلى هذا الاختلاف بين العلم والسياسة في فصل من مقدمته تحت عنوان: "في أن العلماء من بين البشر أبعد عن السياسة ومنذهبها". وشرح ابن خلدون ذلك فقال: إن العلماء يقيسون الأمور بما اعتادوها

من القياس الفقهي حيث يجردون في أذهانهم كليات عامة لا تطابق الواقع، ولهذا يقعون في الغلط كثيراً حين ينظرون في السياسة. إن السياسة تحتاج إلى مراعاة الواقع، والنظر في كل حالة جزئية فيه بما يلائمها من الأحكام، وهذا هو عكس ما يفعل العلماء ومن يشبههم من أهل الذكاء والكييس من أهل العمران<sup>(3)</sup>

من المحتمل جداً أن هذا القول الذي جاء به ابن خلدون في التفريق بين منطق السياسة ومنطق العلم قد استمد من خبرته الخاصة في كلا الحقلين، وليس من المستبعد إذن أن يعني ابن خلدون صراغاً نفسياً من جراء حبه لهما معاً.

### العامل الثاني:

ينتمي ابن خلدون إلى أسرة عربية ذات عراقة وتاريخ معروف. وقد جاءت إلى الأندلس مع العرب الفاتحين في القرن الأول الهجري. وفي القرن الرابع استطاع قريب، أحد شيوخ الأسرة، أن يستولي على اشبيلية وينشئ فيها بلاط سطع بهاوه. وعندما حكم بنو عباد اشبيلية إبان القرن الخامس شغل بعضبني خلدون مناصب الوزارة لهم. ولما اقترب النصارى من المدينة في القرن السابع نزح بنو خلدون إلى أفريقيا والتحقوا ببلاط بنى حفص في تونس<sup>(4)</sup>

ومما يلفت النظر في هذه الأسرة أنها في الوقت الذي كانت تنتج فيه أفراداً نابهين في السياسة كانت تنتج أيضاً أفراداً نابهين في العلم. وقد وصفها ابن حيان بأنها كانت تتقلب "بين رئاسة سلطانية ورئاسة علمية"<sup>(5)</sup>. ويتبين هنا التقلب فيها بصفة خاصة في العهد الذي سبق مولد صاحبنا ابن خلدون. فقد كان جده سياسياً حصل على مناصب عالية في الدولة في تونس، ثم اعتزل السياسة في أواخر أيامه حيث لزم مجلس الفقيه المشهور أبي عبد الله الزبيدي. ولما مات الجد نشأ ابنه الذي هو والد ابن خلدون في حجر أبي عبد الله الزبيدي، فنشأ فقيهاً منهكًا في العلم. وابن خلدون يصف آباء هذا قائلًا بأنه نزع "عن طريقة السيف والخدمة إلى طريقة العلم والرباط"<sup>(6)</sup>

ومات الوالد بالطاعون الأكبر الذي اجتاح العالم يومذاك. ومات به أيضًا كثير من أساتذة ابن خلدون ومعظم أهله. فاستوحش ابن خلدون من ذلك وكان عمره آنذاك ثمانية عشر عاماً، فراراً للالتحاق بدولة بنى مرين في المغرب الأقصى، ولكن أخوه

الأكبر محمد منعه من ذلك<sup>(7)</sup>. والظاهر أن هذا الأخ كان كابييه يتتجنب السياسة. وكان ابن خلدون آخر اسمه يحيى اشتغل بالسياسة وتولى الوزارة ذات مرة<sup>(8)</sup>

يتبيّن من هذا أن ابن خلدون نشا في عائلة كانت تراودها نزعة السياسة من جهة ونزعة العلم من الجهة الأخرى. وقد أصاب الأستاذ ساطع الحصري حين قال بأن ابن خلدون ورث هاتين النزعتين من أسرته<sup>(9)</sup>. وقد نتج عنهما ذلك الصراع النفسي العميق الذي كان ينتاب ابن خلدون أحياناً فينبعض عليه عيشه ويربك تفكيره، كما رأينا سابقاً.

### العامل الثالث:

يُصعد نسب الأسرة الخلدونية إلى رجل من الصحابة اسمه وائل بن حجر. وكان وائل هذا من أهل حضرموت وقد وفَد على النبي بعد الفتح فلكرمه، ثم أرسل معه معاوية بن أبي سفيان إلى حضرموت لكي يتوليا معاً مهمة تعليم القرآن ونشر الإسلام هناك. والظاهر أن صحبة وائل ومعاوية ظلت مستمرة إلى النهاية. فقد عاش وائل حتى خلافة معاوية، وكان من المعروفين في إخلاصه لمعاوية والتعصب له. وعندما حدثت قضية حجر بن عدي المشهورة كان وائل من المشتركين فيها بجانب معاوية.

من المناسب هنا أن نتحدث باختصار عن قضية حجر هذه. فقد كان حجر متشيئاً لعليٍ ضد معاوية وبقي على تشيعه بعد موته على حتى اصطدم مع زiad عامل معاوية على الكوفة. وغضب عليه زiad غضباً شديداً ثم أرسله مع نفر معه مقيدين إلى معاوية في الشام، وذلك بحراسة رجلين كان أحدهما وائل جد الأسرة الخلدونية. وعلى مقربة من الشام قتل حجر وأصحابه صبراً بعد أن خُبروا بين سب علي بن أبي طالب والقتل. وقد كان لهذه القضية صدى كبير بين المسلمين في ذلك الحين، وتالت لها السيدة عائشة والكثيرون من الفقهاء وأنممة الدين، وصارت فيما بعد تعد من مثالب معاوية التي لا تغتفر<sup>(10)</sup>

إننا لا نستبعد أن تترك هذه القضية في ذهن ابن خلدون شيئاً من الحيرة. إنه قد درس القضية وكتب عنها في تاريخه. وحين نقرأ ما كتبه عنها نجد أنه يحاول

تصويرها بالصورة التي تخطيء حجراً وتصور زياد ومعاوية كانوا مصييان فيما فعلوا.

إن ابن خلدون كغيره من أبناء الأسر العربية في ذلك العهد لا يستطيع أن يتجرد من تعصبه لتراث أسرته وأجداده قليلاً أو كثيراً. فهو من حيث يشعر أو لا يشعر مرتبط بما ينقل التاريخ عن تاريخ أجداده. ومن الصعب عليه أن يتذكر لهذا التاريخ حسناً كان أو سيئاً. ولكن ابن خلدون، من الناحية الأخرى، فقيه متدين وهو لا بد من أن يتاثر بما توحى به تعاليم الدين من تمسك بالثلال العليا وعزوف عن القتل والاعتداء بغير حق.

مما يجدر ذكره هنا أن قضية حجر بن عدي لا تؤخذ منفردة وبمعزل عن الظروف الاجتماعية التي أحاطت بها. إنها في الواقع حادثة من جملة حوادث عديدة صاحبت النزاع بين عليٍّ ومعاوية. وكان لهذا النزاع تأثير كبير في التفكير الإسلامي، ولا يزال مؤثراً فيه حتى يومنا هذا. فقد كان عليٌّ يمثل التمسك الشديد بالثلال الدينية بغض النظر عما تقتضيه السياسة من مساومة أو مراوغة أو مكالمة. بينما كان معاوية يمثل العكس من ذلك. وقد كان هنا من أسباب فشل عليٍّ ونجاح معاوية<sup>(11)</sup>. فماذا يصنع الفكرون المسلمين تجاه ذلك؟ إنهم يرون مثالية دينية تؤدي ب أصحابها إلى الفشل وواقعية سياسية تؤدي ب أصحابها إلى النجاح. ومشكلة الإسلام بوجه عام أنه دين ودولة في آن واحد.

إننا حين نقرأ مقدمة ابن خلدون نجد فيها محاولة دائبة لحل تلك المشكلة. ونحن نلاحظ أنه في محاولته هذه كان غير قادر أن ينسى كونه فقهياً من ناحية، أو ينسى من الناحية الأخرى كونه رجل دولة ومن أسرة خدمت معاوية والدولة الأموية.

#### العامل الرابع:

يحدثنا ابن خلدون في كتاب "التعريف" عن العلماء والأدباء الذين تتلمذ عليهم في بداية حياته. ونفهم مما كتبه عنهم أنه تأثر باثنين منهم على وجه خاص. أولهما عبد المهيمن، وثانيهما محمد بن إبراهيم الآبلي<sup>(12)</sup>. وحين ندرس حياة هذين الرجلين نراهما من طرائزين مختلفين كل الاختلاف. فعبد المهيمن كان، كما وصفه

ابن خلدون، إمام المحدثين والنحاة في المغرب. وقد لازمه ابن خلدون وأخذ عنه سعياً ولجازة، أمها تكتب الحديث كالصحاح الست وكتاب الموطأ وغيرها<sup>(13)</sup>

أما الآبلي فقد وصفه ابن خلدون بأنه كان شيخ العلوم العقلية. وقد أخذ عنه ابن خلدون النطق وفنون الفلسفة. الواقع أن هذا الرجل ذو شخصية غريبة غامضة، ولا بد لنا من الوقوف عنده قليلاً لنتحرى عن بعض خفايا شخصيته ومدى الأثر الذي أحدثه في ابن خلدون.

يقول الأستاذ جاك بييرك: إنه لوجه غريب هذا الآبلي، هذا المعلم الرحالة الذي يبدي بين ألونه وأخري من الشذوذ الفكري تعمقاً في الحسابيات الاقليدية وفي الفقه وفي المجاهدة الصوفية. وهو في الوقت ذاته ينزع نزعة عقلية حرة في الثورة ضد الخنوع الفكري الذي كان سائداً في المؤسسات العلمية في زمانه، حيث كانت تتراكم كتب الشروح والتفسير والهوامش التي كانت كالغذاء المتعفن وسبة لا تغتفر ضد الفكر<sup>(14)</sup>

مما يلفت النظر في هذا الرجل الغامض أنه كان يشتغل بالعلوم العقلية في الوقت الذي كان المغرب فيه تسيد عليه نزعة قوية ضد تلك العلوم، وكان الناس يعودونها من قبل الزندقة. كما سيأتي بيانه في فصل قادم. ومما يزيد في غموض الآبلي أنه كان ذا صلة بالشيعة، وهو الذي عرف المغاربة بالخواجة نصیر الدین الطوسي، الفيلسوف الشيعي المعروف في الشرق. والظاهر أن الآبلي كان ذا نزعة شيعية، وكان يتلقى فيها ويتكلم على الطريقة الشيعية المعروفة، ومما يدل على ذلك القصة التي رواها ابن خلدون في كتاب "التعريف" عن استاذه هنا.

خلاصة القصة أنه قد جاء إلى المغرب في ذلك العهد زعيم علوى من أهل كربلاء يريد نشر الدعائية لنفسه هناك. فاتصل به الآبلي والتزم صحبته. ولا ينس العلوى من النجاح في المغرب واعتمد الرجوع إلى كربلاء، كان الآبلي من جملة حاشيته. ويحدث الآبلي تلميذه ابن خلدون عما حدث له أثناء ركوبه البحر مع العلوى من تونس إلى الإسكندرية، فقال: إنه اشتد عليه الاحتلال في النوم واستحى من كثرة الاغتسال احتراماً للعلوي فثار عليه بعض بطانته بشرب الكافور، فشرب منه وأصيب من جرائه بالاختلاط في عقله. واستمر الآبلي في رحلته في صحبة العلوى فمر بمصر ثم أدى فريضة الحج، ثم ذهب إلى كربلاء. وعندما أراد العودة إلى

المغرب أرسل معه العلوي جماعة من أصحابه يرعنون ويحمونه في الطريق حتى  
أوصلوه إلى مأنته. ويقول الآبلي أنه لم ينتفع أثناء رحلته تلك شيئاً من العلم لما كان  
به من الاختلاط<sup>(15)</sup>

من المحتمل أن الآبلي لم يكن مخاططاً في عقله أثناء رحلته، إنما هو اختلق قصة  
الكافور ونشرها بين تلاميذه لكي يغطى بها أمراً يخفيه في نفسه. وأكاد أعتقد أن  
الآبلي انتفع من صحبة العلوي انتفاعاً لا يستهان به، حيث أخذ عنه بعض العلوم  
العقلية التي كان الشيعة مختصين بها في تلك الأيام. والمعروف عن الشيعة بوجهه  
عام أنهم مولعون بتلك العلوم يتذدونها سلاحاً في كفاحهم السياسي<sup>(16)</sup>

إذا كان الآبلي لم ينتفع حقاً من رحلته، كما زعم، فكيف أتيح له أن يتعرف إلى  
فلسفة الطوسي الذي لم يكن أهل المغرب يعرفون عنها شيئاً. ومما يجدر ذكره في  
هذه المناسبة أن ابن خلدون درس على استاذه الآبلي النقدات التي وجهها الطوسي  
على كتاب الحصل لـ«فخر الدين الرازي»، ثم الف ابن خلدون كتاباً صغيراً لشخص فيه  
كتاب الحصل اسمه "باب الحصل"، حيث تبني فيه كل نقدات الطوسي  
تقريباً<sup>(17)</sup>

مهما يكن الحال فقد أصبح الآبلي بعد عودته إلى المغرب شخصية فكرية لامعة،  
وشفى من الاختلاط المزعوم. وجاء إلى تونس فنزل في ضيافة والد ابن خلدون  
وكفالته. فأخذ ابن خلدون، هو وجماعة من أهل تونس، يلازم مجلسه. وعكف  
على القراءة عليه ثلاثة سنوات. وهو يقول في ذلك: "وأخذت عنه الأصلين،  
والمنطق، وسائر الفنون الحكمية، والتعليمية، وكان رحمه الله يشهد لي بالتبشير في  
ذلك"<sup>(18)</sup>

لا شك أن الآبلي كان له أبلغ الأثر في تفكير ابن خلدون. يقول الدكتور محمد  
فريد غازي: "وهكذا زرع الآبلي في عقل تلميذه ابن خلدون بذور الثورة التي انثمرت  
لنا منهجية جديدة بالنسبة لما عرفه الناس"<sup>(19)</sup>. ويقول الحصري: "يشيد ابن  
خلدون بعذارة الآبلي وبفضلة عليه، أكثر من غيره، ويقول في الوقت نفسه أنه كان  
يشهد له بالتبشير في هذه العلوم. ولا شكأن ذلك يدل على أن ابن خلدون كان  
نزوعاً إلى التفكير المنطقي، كما يدل على أن العلوم العقلية التي درسها على يد

الأبلي، ساعدت كثيراً على تقوية هذه النزعة الفكرية وتنميتها. إن آثار هذه النزعة تتجلّى في كثير من مباحث المقدمة بوضوح تام<sup>(20)</sup>

يختلّ لي أنّ الآثر الذي أحدثه الأبلي في ابن خلدون يشبه من بعض الوجوه ذلك الآثر الذي أحدثه السيد جمال الدين الأفغاني في الشيخ محمد عبد العصّر الحديث. مما يلفت النظر أنّ الأفغاني كان كالأبلي ذات شخصية غامضة وقد اختلف الناس في حقيقة أمره ونشاته الأولى. ويزعم البعض أنّ الأفغاني ليس أفغانياً إنما هو إيراني من قرية أسد أباد قرب همدان، وقد تلقى تحصيله العلمي في النجف<sup>(21)</sup> والمعروف عنه أنه كان من المتعمّقين بالعلوم العقلية القديمة.

وعلى أي حال فمن الممكن القول أن استاذنا كالأبلي أو الأفغاني يستطيع أن يطّلع تلميذه على وجهة نظر من الحياة جديدة، وأن يجعله يفهم الأمور على غير ما اعتاد الناس أن يفهموها في محیطهم المنعزل

قلنا ابن خلدون درس العلوم الدينية والعلوم العقلية معاً. ومن المناسب أن ننقل هنا رأي الدكتور محسن مهدي في تأثير نبينك النوعين من العلوم على تفكير ابن خلدون. يقول الدكتور مهدي، إن طبيعة الدراسات الفلسفية والدينية التي تلقاها ابن خلدون في شبابه تعني أنه كان يواجه بها المشكلة الأساسية في التفكير الإسلامي، تلك المشكلة الناشئة من التعارض بين الاتجاه السنّي والاتجاه الفلسفـي في دراسة الإنسان والمجتمع. فالحقيقة النهائية عند أهل السنة هي التي تأتي عن طريق القرآن والحديث والإجماع، وهي التي تكون فيها الشريعة فوق العقل. أما عند الفلاسفة فالامر على النقيض من ذلك، إذ هم يجعلون الأولوية للعقل في جميع العلوم العملية والنظرية. وسوف نرى هذا التعارض والتآزم بين السنة والفلسفة في حياة ابن خلدون، وبعد ذلك في تأليفه الرئيسي "التاريخ"<sup>(22)</sup>

#### العامل الخامس:

تحدثنا فيما مضى عن العوامل التي أثرت في تفكير ابن خلدون فيما يتصل بشخصيته وأسرته وأساتذته. ونريد الآن أن نتحدث عن تلك العوامل التي تتصل بمجتمعه الذي عاش فيه وهو المجتمع المغربي.

تحدثنا آنفاً عن الأبلي، أحد أساتذة ابن خلدون، وذهبنا فيه إلى القول بأنه كان

شيعيًا يتكتم. ويجدر بنا هنا أن نشير إلى أن المجتمع المغربي قد عانى من قبل شيئاً من الصراع الطائفى بين الشيعة وأهل السنة. ولكن هذا الصراع لم يكن في المغرب، على أي حال، بتلك الشدة التي رأيناها في الشرق. فليس يخفى أن الصراع الطائفى نشا في المشرق واستفحلاً كان له أثره البالغ في النواحي الاجتماعية والفكرية. أما المغرب فلم يتاثر بالصراع الطائفى إلا بنطاق محدود وفي فترات قصيرة.

والملاحظ أن الصراع الطائفى الذي نشب في المشرق كان يدور في الغالب حول المفاضلة بين عليٍ وأبي بكر أو بين عليٍ وعمر. أما المفاضلة بين عليٍ ومعاوية فلم يكن لها أهمية هناك إلا في النادر. باعتبار أن معاوية لا يجوز أن يقارن بعليٍ على أي وجه من الوجوه. وسبب ذلك راجع إلى تأثير الدولة العباسية في المشرق. فقد قامت هذه الدولة على انقضاض الدولة الأموية هناك وكان هم العباسيين منصبًا على ذم الأمويين والانتقاد من شأنهم، وقد تأثر المؤرخون والمحثثون بذلك<sup>(23)</sup>. ، فامتلأت صفحات كتبهم بمطالب الأمويين بوجه عام، وبمطالب معاوية بوجه خاص. وكان للفرس ضلع كبير في تأييد هذا الاتجاه، إذ كانوا يكرهون الأمويين كراهة شديدة، وقد ساعدوا العباسيين في القضاء عليهم فكريًا وعسكريًا وسياسيًا. وحين نعرف أن معظم العلماء والمفكرين الذين ظهروا في المشرق كانوا من أصل فارسي<sup>(24)</sup>. يتبعنا لنا مدى الانحدار الذي وصلت إليه سمعة الأمويين هناك بين الناس.

أما في المغرب فالامر يختلف. والسبب في ذلك راجع إلى أن الأمويين استطاعوا بعد هزيمتهم في المشرق أن يؤسسوا لهم دولة مزدهرة في الأندلس، وكان لهذه الدولة اثر لا يستهان به في بلاد المغرب من الناحيتين المعنوية والمادية، حيث استطاعت أن تنافس به نفوذ العباسيين. وعندما اخذ امر الدولة الأموية في الأندلس يضعف تجاه هجمات النصارى عليها، بدأت الأسر العلمية والسياسية تهاجر من الأندلس فتستقر في بلاد المغرب، وكان من هذه الأسر أسرة ابن خلدون كما رأينا. ولا بد أن يكون لهذه الأسر تأثير غير قليل في الجو الفكري هنالك.

وفي الوقت الذي كان نفوذ الأمويين ينمو في المغرب نجد نفوذاً آخر مضاداً له ينمو أيضاً. هو نفوذ العلوين الذي ظهر على يد الأدارسة في البداية ثم اشتد بعد ذلك على يد الفاطميين. وللفاطميين أهمية خاصة في هذا الشأن، إذ كانوا متطرفين في

تشييعهم، وغرسوا بعض بذور التشيع في تونس، ثم تحولوا أخيراً إلى مصر وكان لهم في الدعاية الشيعية هناك أثر لا يستهان به.

ما يلفت النظر أن مصر كانت قبل فتح الفاطميين لها تعانى شيئاً من الصراع الطائفي، وكان الجدال يدور في الغالب حول المفاضلة بين عليٍ ومعاوية. وقعت في مصر عام 350 ، في يوم عاشوراء، فتنة شعواء بين الشيعة وأهل السنة. ويوم عاشوراء مهم في هذا الصدد لأنه اليوم الذي قتل فيه الحسين على يد الجيش الأموي. وكان يمثل أهل السنة في هذه الفتنة الجنود من السودان والترك. فكان الجنود يسألون من يلاقونه في الطريق: من خالك؟ فإن قال "معاوية" عفواً عنه، وإن قال غير ذلك ضربوه. وطاف أحد السودانيين بالطرق وهو يصيح: "معاوية خال عليٍ". فتابعه العامة. وأصبحت هذه هي صيحة أهل السنة بمصر حين يريدون قتال الشيعة. وما دخل الفاطميون مصر، وصارت الحكومة شيعية، تأزم الوضع فكانت العامة عند أقل إشارة لهم يصيحون صيحتهم المعهودة، فتثور الأحقاد ويتجمع الناس، حدث في عام 361 أن قبض على عجوز عمياً تنسد في الطريق وحبست، فهاج الناس تعصباً لها واصاحوا، "معاوية خال المؤمنين وخال عليٍ". ونشرت الحكومة بياناً على الناس تنذرهم بالعقوبة الموجعة ثم أطلق سراح العجوز. وفي عام 362 شغب جماعة من الصيارة السنين واصاحوا "معاوية خال علي بن أبي طالب". هذا مع العلم أن الصيارة كانوا أهدا العناصر السياسية<sup>(25)</sup>

وحوالي سنة 440 ، وقعت في تونس فتنة طائفية تشبه من بعض الوجوه تلك التي وقعت في مصر، غير أنها كانت تدور حول المفاضلة بين عليٍ والشيوخين. ويبدو أن نفوذ الأمويين في تلك الأيام قد ضعف بعد انهيار دولتهم في الأندلس، فحل محله نفوذ العباسيين. وخلاصة القصة أن عامل الفاطميين على تونس، المعز بن باديس، قد انحرف عن مذهب الشيعة إلى أهل السنة فدعا مستغيثاً بالشيوخين أبي بكر وعمر وسمعنته العامة فثاروا بالشيعة وأمعنوا فيهم تقتيلاؤ ونهبآ حتى قتلوا دعاتهم وهدموا بيوتهم. وأنخذ المعز يدعو لل الخليفة العباسي، ونشر الرايات السود التي هي شعار العباسيين. وغضب المستنصر، الخليفة الفاطمي، غضباً شديداً وأرسل وزيره إلى المعز يحذره المغبة ويتهدده بالقتل<sup>(26)</sup>. وقد كان من نتائج هذا التهديد الفاطمي أن اجتاحت القبائل العربية منبني هلال وبني سليم معظم بلاد المغرب، فلأحدثت فيها التخريب الفظيع على ما هو معروف في تاريخ المغرب.

سنتحدث فيما بعد عن هذا الاجتياح وبعض آثاره في المجتمع المغربي. نكتفي هنا بالإشارة إلى أن هذا الاجتياح كان له أثره في إضعاف نزعة التشيع في المغرب أو القضاء عليها. فقد كانت في المغرب قبل ذلك جماعات من الشيعة هنا وهناك، وكانت منهم جماعة في أعلى القصبة وفي مدينة صنفاس. وكانت هناك مدينة على الحدود بين تونس والجزائر تسمى نفطة، وجميع أهلها من الشيعة، وهي هي لذلك تسمى بـ "الكوفة الصغرى". ولكن هذه الجماعات كلها قد انقرضت بعد واقعة العز واجتياح القبائل العربية لبلاد المغرب<sup>(27)</sup>

نود أن نقف هنا لنسأل: ما هو أثر هاتيك الحوادث في تفكير ابن خلدون؟ لا ننكر أنها وقعت قبل ابن خلدون بزمن غير قصير، ولكنها مع ذلك لا يمكن أن تذهب في التاريخ دون أن تترك وراءها بعض الآثار الفكرية، في أهل المغرب بوجه عام، وفي ابن خلدون بوجه خاص.

ليس عندي شك في أن ابن خلدون كان سنتياً شديداً بالإيمان بستيته، ولكني أكاد اتلمح في ثانياً سطور مقدمته شيئاً من أثر التشيع. ولعل هذا اتاه عن طريق استاذه الأبيلى على وجه من الوجوه. الاحظ هذا على شيء من الوضوح فيما كتب ابن خلدون في دفاعه عن نسب الأدارسة. فهو يؤيد صحة هذا النسب تأييداً حاراً ثم يختتم تأييده قائلاً، "على أن تنزيه أهل البيت عن مثل هذا من عقائد أهل الإيمان. فما سبحانه قد اذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً. ففراش إدريس ظاهر من الدنس ومنزه عن الرجس بحكم القرآن. ومن اعتقد خلاف هذا فقد باه بشame وولج بالكفر من بابه. وإنما اطنبت في هذا الرد سداً لأبواب الريب ودفعاً في صدر الحاسد، لما سمعته أذناني من قائله المعتمد عليهم، القادر في نسبهم بفريته، وينقله بزعمه عن بعض مؤرخي المغرب ممن انحرف عن أهل البيت، وارتتاب في الإيمان بسلفهم. ولا فالمحل منزه عن ذلك معصوم منه، ونفى العيب حيث يستحيل العيب عيب. لكنني جادلت عنهم في الحياة الدنيا، وأرجو أن يجادلوا عنني يوم القيمة...".<sup>(28)</sup>

إن الذي يقرأ هذا القول من ابن خلدون بمعزل عن بعض أقواله الأخرى يحسب أن قائله رجل من خلص الشيعة والمعصبين لأهل البيت. ونکاد نلاحظ مثل هذا فيه عند دفاعه عن نسب الفاطميين. فهو يقول في ذلك ما نصه: "ومن الأخبار

الواهية ما يذهب إليه الكثير من المؤرخين والآثاثات في العبيديين خلفاء الشيعة بالقيروان والقاهرة من نفيهم عن أهل البيت صلوات الله عليهم، والطعن في نسبهم إلى اسماعيل الإمام ابن جعفر الصادق. يعتمدون في ذلك على أحاديث لفقت للمستضعفين من خلفاء بنى العباس تزلفاً إليهم بالقبح فيما ناصبهم وتفتنا في الشمات بعدهم...<sup>(29)</sup>

نجد ابن خلدون هنا يأتي بعبارة "صلوات الله عليهم" عند ذكره لأهل البيت، وهي عبارة يندر أن يأتي بها أحد غير الشيعة عند ذكر أهل البيت. فالمعروف عن أهل السنة بوجه عام إنهم يقصرون "الصلاوة" على النبي وحده، وهم حين يذكرون أحداً من الأئمة أو الصحابة يأتون بعبارة "رضي الله عنهم" أو ما يشبهها.

والغريب في ابن خلدون أنه إذ يذكر أهل البيت بهذا التمجيد، في هذه الموضع من مقدمته، نراه في موضع آخر منها يذكرهم بشيء من الذم غير قليل. إنه يقول مثلاً في فصل علم الفقه من مقدمته، "وشذ أهل البيت بمذاهب ابتدعواها وفقه انفردوا به وبنوه على مذهبهم في تناول بعض الصحابة بالقبح، وعلى قولهم بعصمة الأئمة ورفع الخلاف عن أقوالهم، وهي كلها أصول واهية"<sup>(30)</sup>

يبعد أن ابن خلدون كتب فصول مقدمته وهو في أطوار نفسية وفكرية مختلفة، كشأن أكثر المفكرين العظام الذين يقعون تحت تأثير نزعات متناقضة، فهم يندفعون في إحدى النزعات تارة وفي الأخرى تارة أخرى. ولو أنهم كانوا متزمتين لنزعة واحدة لا يعرفون غيرها لما استطاعوا أن يبدعوا شيئاً جديداً، إذ هم يسيرون في تفكيرهم إذ ذاك على الطريق المطروق.

### العامل السادس:

أشربنا فيما سبق إلى اجتياح القبائل العربية لبلاد المغرب من جراء انقلاب عامل تونس على الخلافة الفاطمية، وهذا الاجتياح له أهميته الكبيرة في المجتمع المغربي حيث أحدث فيه تغييراً كبيراً من النواحي الاقتصادية والسياسية والحضارية، وظل أثره واضحاً حتى أيام ابن خلدون. ويرى بعض الباحثين أن الأثر ظل باقياً من بعض الوجوه حتى أيامنا هذه.

إن هذه القبائل، من بني هلال وبني سليم، كانت تسكن في أول أمرها في جزيرة العرب وتعيش على البداوة والخشونة. ولما ظهر القرامطة في جزيرة العرب انحازت تلك القبائل لهم وأعانتهم في حروبهم وفي غاراتهم على الحجاج والأمسار الجاوية. وفي زمن العزيز، الخليفة الفاطمي، انتقلت تلك القبائل إلى مصر ونزلت في الصعيد تجاه البحر الأحمر وبقيت هناك على بادواتها وخشوونتها تقطع الطرق وتنهب الناس.

وعندما انقلب المعز بن باديس في تونس على الخلافة الفاطمية رأى المستنصر الفاطمي أن يرمي المعز بتلك القبائل لينتقم منه من جهة، ولينقذ مصر من فسادها من الجهة الأخرى. وبذا هجوم القبائل في منتصف القرن الخامس وكان عدد أفرادها يناهز الأربعين ألفاً. فاندفعوا في بلاد المغرب كالسيل الجارف لا تصدhem قوة ولا يعصم منهم حصن. فنهبوا كل ما وقع في أيديهم وخربوا ما قدروا عليه.

وبعد ما استقرروا في المغرب أخيراً، وتتابعت أجيالهم فيه، صاروا يدأبون على قطع الطرق وفرض الآتاوات، ويعينون الملوك بعضهم على بعض. ولم يكتفوا بمقاتلة غيرهم فأخذوا يقاتلون فيما بينهم، كالنار يأكل بعضها بعضاً. وكان الملوك يحرضونهم على ذلك ليشغلوهم بأنفسهم.

كانت بلاد المغرب قبل هجومهم هنا عامرة بالخيرات، وكانت التجارة والصناعة فيها مزدهرة. ثم انقلبت بعد الهجوم إلى أرض يشيع فيها الخراب والكساد. وبقى الخراب ظاهراً في المغرب مدة طويلة. ومن الأدلة على ذلك ما يحدثنا به عبد الله التجاني الرحالة التونسي الذي تجول في تونس ولبيبا في أوائل القرن الثامن، إذ قال في معرض حديثه عن مدينة صفاقس: إنه كان فيها من قبل غابة زيتون ملائقة لسورها، ولكن "العربان" خربوها فلم يبق فيها إلا شجرة قائمة<sup>(31)</sup>

قد يواجهنا في هذا الصدد سؤال: ما هو الأثر الذي أحدثه هذا التخريب الشامل في ذهان الناس في بلاد المغرب؟ يبدو أن الناس انقسموا في ذلك إلى قسمين. فسكان الدين، الذين عانوا من التخريب العناء الأكبر، كانوا ينظرون إلى القبائل العربية نظرة عداء وكراهية. وهذا أمر طبيعي، فليس المتوقع من سكان الدين أن ينظروا بغير هذه النظرة إلى من خرب بلادهم ونشر الفساد فيها. أما إبناء القبائل

العربية نفسها فكانوا ينظرون في الأمر نظرة أخرى. إنهم كانوا يتناقلون قصة الهجوم بشكل مفعم بالفخار والبطولة. والظاهر أن القصة انتقلت بهذا الشكل إلى مصر فأخذت العامة هناك يتناقلونها ويبالغون فيها في أسمارهم ومقاهيهم. ومن هنا نشأ حكاية "أبي زيد الهلالي" المعروفة في مصر. وما يلفت النظر أن ابن خلدون أشار في تاريخه إلى حكاية "أبي زيد الهلالي" هذه حسبما ترويها القبائل العربية التي كانت موجودة في زمانه، وقال إن القصة يتناقلها أبناء تلك القبائل خلافاً عن سلف وجيلاً بعد جيل<sup>(32)</sup>

هذا يجدر بنا أن نتحرى عن موقف ابن خلدون تجاه ذلك. إنه كان من سكان المدن من جهة، ولكنه كان من الجهة الثانية ذا صلات حسنة مع القبائل العربية، وكثيراً ما كان الملوك يرسلونه إليها لاجتذابها والتاثير فيها. وعندما ضاق به الوضع السياسي أخيراً لجا إلى إحدى تلك القبائل، وكانت من بني عريف، فاتكرمت القبيلة وفادته، وأضافته عندها مع عائلته أربع سنوات. وحمته من كيد الخصوم. فعاش بين ظهرياتها مطمئناً مما ساعده على كتابة مقدمته<sup>(33)</sup>

أرجح الظن أن الفصول التي ورد فيها ذم العرب في مقدمة ابن خلدون كان المقصود بها تلك القبائل البدوية التي كانت مصدر الفساد والتخريب في بلاد المغرب. ونحن لا نستبعد على أي حال أن يكون ابن خلدون في نظرته إلى تلك القبائل إزاء دافعين متعارضين: فهو ينظر إلى حسن ضيافتهم وشهامتهم ومتانة خلقهم فيدفعه ذلك إلى حبهم ومدحهم. وهو ينظر من الجانب الآخر إلى ما اشتهر عنهم في بلاد المغرب من ميل إلى النهب والاعتداء فيدفعه ذلك إلى كراهيتهم وذمهم. ولعل هذا هو الذي جعل ابن خلدون يذهب إلى القول بأن لكل شيء جانبين: أحدهما حسن والآخر قبيح.

من المناسب أن نقل هنا ما ذكره تويني في معرض حديثه عن ابن خلدون وهو في ضيافة العرب، حيث قال: "من المتع أن نلاحظ أن البحث الرائع في فلسفة التاريخ الذي استمدّه ابن خلدون من وحشية العرب في المغرب كان قد كتبه تحت حماية العرب أنفسهم. ويخيّل لنا أن ابن خلدون قد تمّل الأعذار عن قراءة بحثه بصوت عال لثلا يسمعه مضيفوه الأذكياء وهو يحتوي على قبح لاذع لأفعال أجدادهم"<sup>(34)</sup>

## العامل السادس:

عندما بلغ ابن خلدون الثامنة عشرة من عمره، حلت بالغرب النكبة الكبرى حيث اكتسحه الطاعون الجارف، فحصد مئات الآلاف من سكانه، كما حصد الملايين من سكان العالم في آسيا وأوروبا. وفي رأي الدكتور محمد فريد غازي أن هذا الطاعون أحدث اختلالاً حاسماً في التوازن بين البداوة والحضارة في المغرب، فهو قد أمات الكثير من أهل المدن بينما هو لم يمس بسوء أهل المناطق الجبلية والصحراوية. وقد أدى هذا إلى تفوق البدو على الحضر في العدد والقوة، مما مكن القبائل البدوية من الاستيلاء على المدن ذات الأسور المنيعة التي كانت تخلي من يدافع عنها<sup>(35)</sup>

بني اعتقاد أن هذا الطاعون أضاف عاملًا جديداً إلى الفوضى السياسية التي أحدثها اجتياح القبائل العربية للمغرب من قبل. والواقع إننا حين ندرس الأحوال السياسية في الأيام التي تلت نكبة الطاعون في المغرب نجد أنها تجري على نمط غريب جداً. فقد كانت الدول والإمارات تتبع هناك، في ظهورها وسقوطها، على مدى فترات قصيرة. وكانت المؤامرات والمعارك والانقلابات مستمرة لا يكاد يستقر فيها ملك على عرشه زمناً طويلاً. وكثيراً ما كان ابن يكيد بابيه والأخ بأخيه والوزير بأميره<sup>(36)</sup>. وكانت القبائل البدوية تشارك في تلك الانقلابات والمؤامرات مشاركة فعالة. ولعلها كانت من أهم الأسباب فيها. وقد أشار ابن خلدون إلى هذا في أحد فصول مقدمته، وعلله بكثرة القبائل وتعدد العصبيات التي كان المغرب يعج بها. وهو يقارن المغرب في ذلك بالشرق. فالشرق في رأيه أكثر استقراراً وأمناً، والدولة فيه أطول عمرًا وأقوى على تثبيت النظام العام<sup>(37)</sup>

مما يجدر ذكره أن ابن خلدون دخل غمار السياسة وهي في مثل هذه الفوضى. ومشكلاته أنه لم يدخل فيها بخلق فقيه متزمنت كما كان المتوقع من أمثاله، إنما دخل فيها بخلق رجل منافق نهاز للفرص لا يكاد يستقر في ولائه على شيء. كما سيأتي بيانه في فصل قادم. وقد وقع ابن خلدون من جراء ذلك في الكثير من المتاعب وساعت سمعته في المغرب سوءاً بالغاً، حتى صار الأمراء لا يأمنون منه.

كان ابن خلدون يطمح إلى تأسيس إمارة أو دولة صغيرة لنفسه وأسرته، ليعيد بها مجد أسرته القديم. والظاهر أنه وجد نفسه في نهاية المطاف فاشلاً مخذولاً،

فأخذ يتأمل في أسباب فشله. ويمكن القول أنه أثناء هذا التأمل اكتشف نظرية العصبية وما لها من أهمية في تأسيس الدول.

ربما رأى ابن خلدون نفسه أنه إنما فشل في حياته السياسية لعدم وجود عصبية قوية تدعمه فيها، أي أنه ليس لديه جماعة أو قبيلة قوية تتبعه له وتؤيده في مسعاه. نعم، لقد كانت له في الماضي أسرة كبيرة ذات عصبية، ولكنها الآن ضعيفة كل الضعف يكاد لا يعبأ بها أحد. ينبغي عليه إذن أن يعترف بالواقع فيترك السياسة لأصحابها ويشتغل فيما هو قادر عليه من غيرها.

نکاد نستبين هذا الرأي الذي توصل إليه ابن خلدون أخيراً في أحد فصول المقدمة حيث نراه ينبع على أصحاب النسب العريق غرورهم ببنسبهم واعتمادهم عليه على الرغم من زوال العصبية التي كانت لهم في الماضي. والظاهر أن ابن خلدون ينبع بهذا القول على نفسه أيضاً، باعتباره أحد هؤلاء المغرورين بأنسابهم. إنه يقول: "وقد يكون للبيت شرف أول بالعصبية والخلال ثم ينساخون منه لذهاهام بالحضارة كما تقدم، ويختلطون بالغمار ويبقى في نفوسهم وسواس ذلك الحسب يعودون به أنفسهم من أشراف البيوتات والعصائب وليسوا منها في شيء. لذهاب العصبية جملة. وكثير من أهل الأمصار الناشئين في بيوت العرب والعجم لأول عهدهم موسوسون بذلك" <sup>(38)</sup>.

لقد أصاب الأستاذ بوتول حين لاحظ أن حياة ابن خلدون أصبحت بعد كتابة المقدمة أكثر هدوءاً، وانشد انھماڪاً في العلم وبعدها عن السياسة، مما كانت عليه قبل كتابة المقدمة<sup>(39)</sup>. إن السنوات الأربع التي قضتها في الاعتزال والتأمل والكتابة، جعلته عارفاً قدر نفسه ومدى كفاليتها. فهو لم يعد ذلك السياسي الطموح اللاعب على الحال، بل أصبح متألاً إلى الوقوف على التل يتفرج منه على مسرحية الحياة دون أن ينغمس فيها انغماساً كبيراً.

### العامل الثامن:

ننتقل الآن إلى آخر العوامل التي أثرت في تفكير ابن خلدون، وهو العامل الذي يتصل بالوضع الحضاري العام في الإسلام. يصح القول أن القرن الثامن الذي عاش فيه ابن خلدون كان من أسوأ القرون التي مز بها الإسلام من الناحية السياسية.

فقد جاء هذا القرن عقب سقوط الخلافة العباسية في بغداد على أيدي المغول المتوحشين، وشهد القرن ذاته هجوم التتر بقيادة السفاك تيمورلنك على البلاد الإسلامية في الشرق، كما شهد في المغرب تحفظُ النصارى للقضاء على الدولة الباقية للإسلام في الأندلس.

كان الإسلام يمر آنذاك بتلك الفترة التي تلت سقوط الدولة العباسية وسبقت ظهور الدولة العثمانية، وهي فترة يصعب أن تمر على المسلمين دون أن يشعروا بالشيء الكثير من التشاوُم ومرارة الخيبة. لقد افتقدوا حينذاك الدولة الكبيرة المنتصرة التي تكافح عن دينهم وترفع اسمه عالياً بين الأمم.

لا بد للفقهاء والمفكرين المسلمين من أن يتأملوا في هذا الوضع وأن يبحثوا في أسبابه. ومن الممكن القول إن الكثيرين منهم أخذوا يميلون إلى تعليل ذلك بكون المسلمين قد انحرفوا عن تعاليم دينهم وسنة نبيهم فعاقبهم الله على ذلك بأن سلط عليهم الكفار.

من الأحاديث النبوية المشهورة قوله: "بَدَا إِلَّا إِسْلَامٌ غَرِيبًا وَسِيَعُودُ غَرِيبًا كَمَا بَدَأَ فَطْوَبِي لِلْغَرَبَاءِ" . والظاهر أن هذا الحديث كان له رواج في تلك الفترة المظلمة من تاريخ الإسلام حيث وجد المسلمون فيه ما يصدق على وضعهم السيء الذي انحدروا إليه.

من الكتب الهمة التي ظهرت في تلك الفترة كتاب للفقيه الأندلسي المعروف، إبراهيم بن موسى الشاطبي، اسمه "الاعتصام" . وقد صدر الشاطبي الكتاب ببحث مسهب شرح فيه الحديث المذكور. ومما قاله في هذا الصدد أن الإسلام بدأ في أول أمره ضعيفاً مضطهداً ثم انتصر بعده، ولا بد له من أن يرجع إلى غربته من جديد، إذ أن ذلك سنة الله في الأمم جميعاً كما تنبأ به الرسول حيث قال يخاطب أمته: "لَتَبْعَثُنَّ سُنْنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ شَبَرًا بَشَبَرٍ، وَذَرَاعًا بَذَرَاعٍ، حَتَّى لَوْ دَخَلُوا حَجَرَ ضَبَ لَتَبْعَثُمُوهُمْ" .

يعزو الشاطبي غربة الإسلام الجديدة إلى ظهور البدع والفتنة في الإسلام، وانحراف المسلمين عن السنة النبوية، حتى أصبح أهل الحق منهم إلى جانب أهل الباطل قلة، وأصبح المتمسكون بالسنة أفراداً غرباء بين جمهور المخالفين لهم.

ما يلفت النظر أن نجد ظهور كتاب في دمشق يبحث في نفس الموضوع الذي بحثه الشاطبي وفي زمن مقارب لزمنه. وهذا الكتاب للفقيه ابن رجب الحنبلي وأسمه "غريبة الإسلام". وحين نقارن بين البحرين نجد تشابهاً غريباً في المقدمات وفي النتائج. فكلاهما يقول بأن الإسلام بدأ غريباً ويعود غريباً، وكلاهما يقول إن هذه سنة الله في الأمم جميعاً<sup>(40)</sup>

إن ظهور هذين البحرين في زمانين متقاربين أحدهما في الأندلس والآخر في الشام مما يدل على انتشار موجة التشاوف في البلاد الإسلامية على نطاق واسع. ومما يجدر ذكره أن ابن خلدون كان معاصرًا للشاطبي والحنبلي تقريباً<sup>(41)</sup>. ومن المحتمل أنه كان يشاركهما التشاوف حول مصير الإسلام على وجه من الوجه.

يصف الأستاذ بوتول ابن خلدون بأنه "فيلسوف دور انحطاط"، ويقول إن نظريته توحى بالكلبة والتكمش إذ هي نتيجة خبرة في تاريخ انحطاط عاش ابن خلدون في وسطه، ولو قورنت نظرية ابن خلدون بنظريات أولئك الذين كانوا يعيشون في أوروبا عبر البحر المتوسط في العصر ذاته لظهر بينهما فرق كبير. فالتاريخ الإسلامي كان قد استنفذ وثبته، وما تنطوي عليه من قوة، بينما كان التاريخ الأوروبي يدخل عصر النهضة<sup>(42)</sup>

ويقول جورج سارتون، إن مقدمة ابن خلدون كتاب ذو نزعة سودانية (Melancholic)، وإن ابن خلدون كان من رواد النزعة التشاويمية التي ظهرت أخيراً في شبنجلر مؤلف كتاب "انحطاط الغرب"<sup>(43)</sup>

ويعتقد كرامر أن ابن خلدون جم التشاوف. وهو يحاول مقارنة ابن خلدون ببني العلاء المعري في هذا الشأن حيث يقول بأن تشاوف ابن خلدون كان تشاوف عالم بينما تشاوف المعري كان تشاوف شاعر، ومصدر هذه العاطفة عند الرجلين هو الانحطاط العام الذي هوت إليه الدولة العربية<sup>(44)</sup>

يبدو أن ابن خلدون كان قد تأثر بوضع الغربية الذي حل بالإسلام في عصره، على منوال ما تأثر به زملاؤه الفقهاء. فهو مثلاً يقلن في مقدمته بين أحوال المسلمين في الصدر الأول وأحوالهم في زمانه، فيقول إنهم كانوا في الصدر الأول لا

يتربدون عن إفساد دنياهم في سبيل إصلاح دينهم، بينما أصبحوا في زمانهم الأخير يجرون على العكس من ذلك حيث يصدق عليهم قول الشاعر:  
نرّق دنيانا بتمزيق ديننا فلا ديننا يبقى ولا ما نرّق<sup>(45)</sup>

ولكن ابن خلدون يخالف جمهور الفقهاء من ناحية أخرى. فالفقهاء كانوا يوجه عالم يعتقدون بإمكان إنقاذ الإسلام من غريته عن طريق الرجوع إلى السنة النبوية الأولى. ولهذا كان الفقهاء يوالون الوعظ والصرخ في سبيل تحريض المسلمين على الرجوع إلى السنة. أما ابن خلدون فكان رأيه أن غربة الإسلام أمر محتوم لا مناص منه ولا جدوى من الوعظ والصرخ فيه، وما على المسلم إلا أن يرضخ للواقع كما هو وينجرف معه. يقول بوتول: إن الجبرية ظاهرة في كل صفحة من صفحات المقدمة ويلوح أن ابن خلدون يقول في كل دقيقة، "إن ما اعتبر عنه من سنتن التاريخ يورث الغم، ولكن هذا هو شأن العالم".<sup>(46)</sup>

يصحّ وصف ابن خلدون بأنه "متشارّئ واقعي" وهو بذلك يختلف عن المتشائمين المثاليين الذين يعزّون فساد الوضع إلى سوء أخلاق الناس. إن ابن خلدون لا يرى للناس يداً في إفساد وضعهم، فهم في نظره الآت صماء يتحركون حسب قوانين المجتمع الذي يعيشون فيه. ولو قارنا بين ابن خلدون وبين ابن تيمية الذي عاش قبله بزمن قصير لرأينا بينهما تفاوتاً واضحاً في هذا الصدد. لقد قضى ابن تيمية أكثر أيامه في كفاح ووعظ، إذ كان يعتقد جازماً بأن سبب فساد المسلمين هو شيوخ البدع بينهم، وكان يطلب منهم ترك تلك البدع والرجوع إلى فطرة الإسلام الأولى. وقد قاومه أصحاب البدع من جراء ذلك واضطهدوه اضطهاداً كثيراً حتى مات أخيراً وهو مسجون.<sup>(47)</sup>

نحن لا نعرف على وجه اليقين رأي ابن خلدون في مسلك ابن تيمية. أرجح الظن أنه كان لا يرتضي ذلك المسلك أو يراه عبثاً لا طائل وراءه. وأنحسبه يلوم ابن تيمية قائلاً، "مالك يا أخي تتبع نفسك فيما لا فائدة منه، فتدعوا إلى إصلاح المجتمع من غير معرفة بالقوانين الذي يسير عليه المجتمع".

إن من مفارقات تلك الفترة أن يظهر فيها هذان الرجالان اللذان يُعدان من أعظم مفكري الإسلام. فلقد نشأ كلاهما في بيئه فقهية متزمتة، وشارك كلاهما في السياسة على صورة من الصورة. ولكن أحدهما شارك في السياسة على أساس

"مثالي" بينما شارك الثاني فيها على أساس "واقعي". كان ابن تيمية في مسلكه السياسي مثاليًا صارماً لا يداري ولا يراوغ. وكان ابن خلدون فيه انتهازيًا منافقاً يجري مع التيار. وكان الإنتاج الفكري لكل منها ملائمة لسلوكه السياسي.

يعتقد ابن خلدون أن من العبث على الفرد أن يناضل في سبيل إصلاح اجتماعي أو سياسي على خلاف ما تقتضيه طبيعة المجتمع. ويظهر رأي ابن خلدون هذا بجلاء في أحد فصول المقدمة عنوانه: "أن الهرم إذا نزل بالدولة لا يرتفع". يقول ابن خلدون: "إذا كان الهرم طبيعياً في الدولة كان حدوثه بمثابة حدوث الأمور الطبيعية، كما يحدث الهرم في المزاج الحيواني. والهرم من الأمراض المزمنة التي لا يمكن دواوتها ولا ارتفاعها لما أنه طبيعي. وقد يتتبه كثير من أهل الدول ممن له يقظة في السياسة، فيرى ما نزل بدولتهم من عوارض الهرم، ويفطن أنه ممكن الارتفاع، فيأخذ نفسه بتلافي الدولة، وإصلاح مزاجها عن ذلك الهرم، ويحسبه أنه لحقها بتصير من قبله من أهل الدولة وغفلتهم، وليس كذلك، فإنها أمور طبيعية للدولة، والعوائد هي المانعة له من تلافيها. والعوائد منزلة طبيعية أخرى، فإن من أدرك مثلاً آباء وأكثر أهل بيته يلبسون الحرير والديباج، ويتخلون بالذهب في السلاح والراكب، ويحتجبون عن الناس في المجالس والصلوات، فلا يمكنه مخالفة سلفه في ذلك إلى الخشونة في اللباس والزي والاختلاط بالناس، إذ العوائد حينئذ تمنعه وتقبع عليه مرتكبه. ولو فعل لرمى بالجنون والوسواس في الخروج عن العوائد دفعة، وخشي عائدة ذلك وعاقبته في سلطانه. وانظر شأن الأنبياء في إنكار العوائد ومخالفتها لولا التأييد الإلهي والنصر السماوي..."<sup>(48)</sup>

يبدو ابن خلدون في هذا كأنه ينتقد ابن تيمية وأمثاله من المفكرين المثاليين الذي يحاولون إصلاح الدولة أو المجتمع عن طريق إصلاح العادات. إن العادات في رأي ابن خلدون كالظواهر الطبيعية، والناس يخضعون لأمرها دون أن يستطيعوا إخضاعها لأمرهم، أما الذي يحاول إصلاح عاداته دون بقية الناس فهو قد يتعرض لسخرية الناس، وربما أدى به الأمر إلى عكس ما يريد.

قد يسأل هنا سائل: أين ذهب أثر البنية الفقهية المترسمة التي نشأ ابن خلدون فيها؟ وماذا صنع ابن خلدون بما أمر الإسلام به من وجوب الإصلاح جهد الإمكان.

يخيل لي أن ابن خلدون لم ينس هذا عندما أدى برأيه الأنف الذكر، وربما كان

ذلك من دواعي الحيرة والصراع في نفسه. الواقع أنه لم يترك الباب مغلقاً كل الإغلاق تجاه أي إصلاح اجتماعي. ففي رأيه أن الفرد قادر على القيام ببعض الإصلاح في مجتمعه، إنما يجب عليه في سبيل ذلك أن يجري على ما تقتضيه طبيعة المجتمع الذي يعيش فيه. ومن هنا جاء ابن خلدون برأيه القائل: "إن الدعوة الدينية من غير عصبية لا تتم". وهو إنما قال ذلك نتيجة خبرته الواقعية في مجتمعه، حيث وجد ذلك المجتمع قائمًا على أساس العصبية. والفرد الذي لا عصبية له تؤيده في محاولته الإصلاحية، يجب عليه أن يسير مع الناس إنما ساروا وينجرف مع تيارهم.

يبدو ابن خلدون في بعض عباراته كأنه يعتقد بأن الله خلق المجتمع وأجراه على سنن مرسومة على متوال ما لجرى الطبيعة، ولكنه قادر أن يغيره تغييرًا جذرًا إذا أراد. ولهذا أرسل الأنبياء وأيدهم بنصره السماوي. معنى هذا أن السنن الاجتماعية لا تتغير إلا على أيدي الأنبياء الذين يرسلهم الله. أما الفرد العادي فليس من شأنه ولا في مقدوره أن يغير شيئاً منها. إنه عبد الله خاضع لمشيخته ولابد له من أن يصبر على قضاء الله وقدره. يقول ابن خلدون في نهاية الفصل الذي أشرنا إليه: "فاعتبر ذلك ولا تغفل سر الله تعالى وحكمته في اطراد وجوده على ما قدر فيه. ولكل أجل كتاب" (48)

## هوامش الفصل السابع:

- (1) ساطع الحصري، دراسات عن مقدمة ابن خلدون، ص 49 - 52 .
- (2) علي عبد الواحد وافي، ابن خلدون، (مطبعة الرسالة)، ص 27 .
- (3) مقدمة ابن خلدون، (طبة المكتبة التجارية)، ص 542 .
- (4) طه حسين، فلسفة ابن خلدون الاجتماعية، ص 10 .
- (5) ابن خلدون، التعريف، ص 5 .
- (6) المصدر السابق، ص 14 .
- (7) المصدر السابق، ص 56 .
- (8) محمد عبد الله عنان، ابن خلدون، حياته وتراثه الفكري، (القاهرة 1933)، ص 17 .
- (9) ساطع الحصري، دراسات عن مقدمة ابن خلدون، ص 49 .
- (10) محمد بن جرير الطبرى، تاريخ الأئم والملوك، (القاهرة 1939)، ج 4 ، ص 187 - 208 .
- (11) أحمد أمين، ضحى الإسلام، (القاهرة 1938)، ج 1 ص 23 - 24 .
- (12) ساطع الحصري، دراسات عن مقدمة ابن خلدون، ص 71 .
- (13) ابن خلدون، التعريف، ص 20 .
- (14) مجلة الفكر التونسي، (مارس 1961 )، ص 59 .
- (15) ابن خلدون، التعريف، ص 34 - 35 .
- (16) عباس محمود العقاد، الشيخ الرئيس ابن سينا، (القاهرة 1946 )، ص 7 - 8 .
- .Muhsin Mahdi, Ibn Khaldun's Philosophy of History p. 36 (17)
- (18) ابن خلدون ، التعريف، ص 22 .
- (19) مجلة الفكر التونسي ، (مارس 1961 ) ، ص 59 .
- (20) ساطع الحصري، دراسات عن مقدمة ابن خلدون ، ص 71 - 72 .
- (21) قوري قلعي، جمال الدين الأفغاني، (بيروت 1952) ص 23 - 25 .
- .Muhsin Mahdi, op. cit. p. 36 - 37 (22)
- (23) احمد أمين، ضحى الإسلام، (القاهرة 1938)، ج 2 ، ص 27 - 35 .
- (24) مقدمة ابن خلدون، (طبة المكتبة التجارية)، ص 544 .
- (25) آدم متز، الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري، (ترجمة محمد عبد الهاي أبو ريدة)، القاهرة 1947، ج 1 ، ص 85 - 86 .
- (26) محمد فهمي عبد اللطيف، أبو زيد الهلالي، (القاهرة 1946 )، ص 23 - 24 .
- (27) آدم متز، المصدر السابق، ج 1 ، ص 87 .
- (28) مقدمة ابن خلدون، (طبة لجنة البيان العربي)، ص 247 - 248 .
- .المصدر السابق، ص 239 (29)
- .المصدر السابق، ص 1013 (30)

- (31) مجلة العربي الكوتية، (العدد 33، آب 1961)، ص 44 .
- (32) محمد فهمي عبد اللطيف، أبو زيد الهلالى، ص 61 - 62 .
- (33) ابن خلدون، التعریف، ص 228 .
- (34) Arnold Toynbee, A Study of History, (London, 1939), vol III, P.321 - 328
- (35) مجلة الفكر التونسي، مارس 1961 ، ص 61 - 62 .
- (36) ساطع الحصري، دارسات عن مقدمة ابن خلدون، ص 54 - 62 .
- (37) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي)، ص 476 .
- (38) المصدر السابق، ص 432 .
- (39) غاستون بوتول، ابن خلدون، ص 19 .
- (40) ابن رجب الحنبلي، غربة الإسلام، (تحقيق أحمد الشرباصي) القاهرة 1954 .
- (41) توفي الشاطبي عام 790 هـ ، وتوفي الحنبلي عام 795 . أما ابن خلدون فقد توفي عام 808 .
- (42) غاستون بوتول، ابن خلدون، فلسفة الاجتماعية، ص 127 .
- Gorge Sarton, Introduction To The History of Science, (Baltimore 1927 - 1948)(Vol (43).IIIP.1770
- (44) طه حسين، فلسفة ابن خلدون الاجتماعية، ص 23 .
- (45) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي) ، ص 547 - 548 .
- (46) غاستون بوتول، ابن خلدون، ص 114 .
- (47) محمد أبو زهرة، ابن تيمية، ص 207 - 208 .
- (48) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي)، ص 692 - 693 .
- (49) المصدر السابق، ص 696 .



الفصل الثامن

زناد النظرية

استعرضنا في الفصل السابق مختلف العوامل التي أسهمت في تكوين عقلية ابن خلدون. وقد لاحظنا أن تلك العوامل جاءت إليه من منابع شتى، نفسية واجتماعية وحضارية. إنما هي كلها تقريباً تكاد تتجه نحو إثارة الحيرة أو الصراع النفسي فيه. وهذا مما جعله يختلف عن الكثيرين من مفكري عصره.

إننا لا نتوقع تفكيراً مبدعاً من إنسان ينظر في الأمور نظرة مطمئنة لا حيرة فيها، إذ هو ينظر في الأمور من ناحية واحدة، وهو واثق من صحة ما يرى، فليس لديه مشكلة ذهنية تقلقه. أما الحائز الذي تضطربه الظروف إلى رؤية الأمور من نواح متضادة، فهو قلق ملتحاث لا يدرى أية ناحية منها صحيحة. ولا بد له من أن يبحث عن حل يعالج به قلقه والتباين، وربما أدى به الحل إلى الإتيان بفكرة جديدة لا يعرفها الواثقون المطمئنون.

لقد أتاحت القدر لابن خلدون أن يمر بفترة من الحيرة والقلق، تحت تأثير العوامل المتعددة التي أسلفنا ذكرها. ويصبح أن نقول إن عقليته أصبحت من جراء ذلك بمثابة القنبلة الضخمة التي تراكمت فيها المواد المتفجرة. وهي في حاجة إذن إلى زناد صغير يدفعها نحو الانفجار.

شيئاً ابن خلدون بذلك الرجل البغدادي الذي ذهب إلى المقهى وهو خالي البا

يندفع نحو قتله اندفاعاً لا شعورياً مفاجئاً. إن هذا التشبيه ساذج قد لا يرضي عنه بعض الباحثين المتعمقين، ولكنني مع ذلك أراه صالحاً لتصوير حالة ابن خلدون أثناء انكبابه على كتابة مقدمته المشهورة.

الملاحظ في أمر ابن خلدون أنه عندما اعتزل الحياة السياسية واعتكف في قبيلة بني عريف في الصحراء، لم يكن ناوياً أن يكتب المقدمة، ولم يخطر بباله أنه أثناء اعتزاله سينشئ علمًا جديداً. حتى التاريخ العام الذي أنجز تأليفه لاحقاً، لم يكن مقصوداً في بداية الأمر. كان كل قصد ابن خلدون في البداية هو أن يكتب تاريخاً خاصاً ببلاد المغرب<sup>(1)</sup>. ولكنه لم يكيد بعمله حتى وجد نفسه أنه لا يستطيع أن يكتب تاريخاً للمغرب من غير أن يرجع إلى كتب التاريخ المشهورة، كتاريخ الطبرى والمسعودى وغيرهما، ليدرس مدى ارتباط تاريخ المغرب بتاريخ الأمم الأخرى بوجه عام، والدور الذى لعبه المغرب فى التاريخ الإسلامي بوجه خاص.

والظاهر أنه حين أخذ يتغلغل في مطالعة تلك الكتب وجد فيها أخباراً لا تطمئن إليها نفسه ولا يميل إليها عقله. ولعل هذا هو الذى حفزه إلى أن يكتب مقدمة لتاريخه بيبن السبب الذى جعله يرفض تلك الأخبار. يقول ابن خلدون: "ولما طالعت كتب القوم، وسبرت غور الأمس واليوم، نبهت عن القرىحة من سنة الغفلة والنوم..."<sup>(2)</sup>.

يشير ابن خلدون في هذا بصرامة إلى أن قريحته قد تنبهت عند مطالعته لكتب التاريخ. وقد يواجهنا هنا سؤال: أكان ابن خلدون ينوي عند تنبه قريحته أن يجعل المقدمة بهذا الحجم الذى صارت إليه لاحقاً؟

### فيض الخاطر:

هناك قرائنا تدل على أن ابن خلدون كتب المقدمة تحت تأثير مفاجئ من فيض الخاطر. إنه يعترف بذلك ويعزوه إلى الإلهام حيث يقول: "ونحن الهمنا أنه إلى ذلك إلهاماً..."<sup>(3)</sup>. وهو علاوة على ذلك يبدي تعجبه من الطريقة التي انبثقت بها في ذهنه أفكار المقدمة، فيقول: "... فاقمت بها أربعة أعوام، متخللاً عن الشواغل كلها، وشرعت في تأليف هذا الكتاب وأنا مقيم بها، وأكملت المقدمة منه على ذلك النحو الغريب، الذي اهتديت إليه في تلك الخلوة، فسألت شبابي الكلام والمعاني على

الفكر، حتى امتحنست زبدها، وتالفت نتائجها، وكانت من بعد ذلك الفينة إلى تونس كما سندكره<sup>(4)</sup>

يخيل لي أن ابن خلدون كان ناوياً في البداية أن يجعل المقدمة بعض صفحات ثم يأخذ بعدها بكتابه تاريخه، ولكنه لم يك ينتهي من تلك الصفحات حتى انفجرت قريحته وانصبـت عليه الخواطر تتـوالـى خاطراً بعد خاطرـ. وعند ذلك وجد نفسه أنه لا ينتهي من فصل حتى يفتح له موضوع لفصل جديد، وكلما ظن أنه أكمل البحث شعر أن هناك نقصاً فيه ولا بد له من البحث فيه من زاوية أخرى.

مما يدل على هذا ما نجده في المقدمة من تهافت وفوضى في التبويب والتنسيق. فهي في الواقع غير منسقة أو مرتبة في نظام أعد سابقاً، وكثيراً ما نرى فيها تكراراً مملاً ومفارقـات غير مستساغـة. وهذا يدل على أن ابن خلدون كتبـها عجلـاً تحت تأثيرـ فيضـ الخاطـرـ. ولو أنه كان قد أعد نفسه لها قبل أن يبدأ الكتابـة لرأيناـ أثر ذلكـ في التنسيـقـ والـترتيبـ.

إنـ هذاـ أمرـ مـأـلـوفـ فيـ مـعـظـمـ الـكـتـبـ الـتـيـ تـؤـلـفـ تـحـتـ تـأـثـيرـ الإـلـهـامـ الـآـفـيـ وـمـنـ غـيـرـ تـحـضـيرـ سـابـقـ. فـهـيـ قدـ تكونـ كـتـبـاـ إـبـدـاعـيـةـ عـظـيمـةـ وـتـنـالـ شـهـرـةـ بـيـنـ النـاسـ وـاسـعـةـ، وـلـكـنـهاـ فـيـ الـوقـتـ ذـاتـهـ لـاـ تـخلـوـ مـنـ الـخـبـطـ وـالـخـلـطـ وـالـاسـطـرـادـ الـذـيـ هوـ فـيـ غـيـرـ محلـهـ. وـلـيـسـ مـنـ الـإـنـصـافـ أـنـ نـلـوـمـ الـمـؤـلـفـ فـيـ هـذـاـ. فـهـوـ لـوـ عـمـدـ أـثـنـاءـ الـكـتـبـةـ إـلـىـ شـيءـ مـنـ التـنـسـيقـ وـالـتـرـتـيبـ لـفـاتـهـ الـكـثـيرـ مـنـ شـوـارـدـ الـإـلـهـامـ الـمـبـعـ، وـلـربـماـ فـقـدـ الـكـتـابـ بـذـلـكـ روـعـتـهـ.

إنـ الـمـؤـلـفـينـ الـحـدـيـثـيـنـ اـسـتـطـاعـواـ أـنـ يـتـارـكـواـ هـذـاـ النـقـصـ فـيـ تـالـيـفـ الـكـتـبـ. فـهـمـ يـحـرـصـونـ عـلـىـ اـقـتـناـصـ الـخـواـطـرـ وـشـوـارـدـ الـإـلـهـامـ فـيـ قـصـاصـاتـ مـنـ الـورـقـ، وـلـاـ يـتوـانـونـ عـنـ تـسـجـيلـهاـ فـورـاـ عـنـدـ سـنـوـحـهاـ فـيـ ذـهـنـهـمـ مـخـافـةـ نـسـيـانـهاـ. ثـمـ يـضـيفـونـ إـلـيـهاـ الـمـعـلـومـاتـ الـتـيـ يـجـمـعـونـهاـ مـنـ الـمـرـاجـعـ وـالـمـصـادـرـ الـمـخـلـفـةـ. حـتـىـ إـذـاـ شـعـرـواـ بـالـكـفـاـيـةـ مـنـهـاـ عـمـدـواـ إـلـىـ وـضـعـ هـيـكـلـ الـكـتـابـ بـفـصـولـهـ وـأـقـسـامـهـ، ثـمـ يـشـرـعـونـ بـعـدـنـذـ بـالـكـتـابـ، فـيـخـرـجـ الـكـتـابـ فـيـ النـهـاـيـةـ وـهـوـ فـيـ الـغـالـبـ جـامـعـ بـيـنـ رـوعـةـ الـإـبـدـاعـ وـجـودـةـ الـتـنـسـيقـ.

إنـ هـذـهـ عـلـىـ أـيـ حالـ طـرـيقـةـ حـدـيـثـةـ لـمـ يـكـنـ يـعـرـفـهاـ الـقـدـماءـ مـعـرـفـةـ وـافـيـةـ. وـمـنـ

المستبعد أن يكون ابن خلدون عارفاً بها أو متبعاً لها أثناء كتابة المقدمة. ولهذا وجدها المقدمة في وضع من الارتباك لا يستفيه القارئ الحديث.

أكمل ابن خلدون تأليف المقدمة في مدة قصيرة جداً لا تتجاوز الخمسة أشهر<sup>(5)</sup>. وهذا أمر يلفت النظر، إذ من العجيب حقاً أن يتم تأليف الكتاب الذي يحتوي على مثل تلك النظرية الكبرى في مثل تلك المدة القصيرة. ولا يدرك هذا إلا الذين يعانون تأليف الكتب ويعرفون مشقتها.

لا ننكر أن ابن خلدون راجع مقدمته غير مرة وأخذ ينصح فيها ويضيف إليها<sup>(6)</sup>. ولكنه فيما يبدو لم يستطع أن يحسن من وضعها كثيراً، وربما صح القول إنه في بعض إضافاته زاد المقدمة ارتباكاً وخلطا.

إنه عبقرى ملهم. والعبرى معدور على أي حال!

### السر الخفى:

يصف الأستاذ ساطع الحصري حالة ابن خلدون النفسية أثناء كتابة المقدمة فيقول: "فابنني عندما أتأمل فيما كتبه ابن خلدون في هذا الصدد، أجزم بأن توصله إلى مجموعة الآراء المبتكرة الكثيرة السطورة في المقدمة، إنما كان حدث من جراء "تدفق فجائي"، بعد "حدس باطنى" و"اختمار لأشعوري"، كما لاحظ ذلك بعض علماء النفس في حياة عدد غير قليل من المفكرين والفنانين، وفي تاريخ عدد غير يسير من الابتكارات والاكتشافات... ذلك النوع من "التدفق الفجائي" الذي يحمل الفكر على "التعجب من نتائج تفكيره" ويوصله أحياناً إلى النظر إليها على أنها "آراء إلهامية"، تصدر عن "قدرة خارجة عن نفسه"، كأنها تلقى إليه إلقاءاً..."<sup>(7)</sup>

إن أزيد الحصري في هذا القول. ويخيّل لي أن ابن خلدون أثناء انهماكه المفاجيء في كتابة المقدمة كان كالخنزير الذي تومض في رأسه فكرة خاطفة فينكب على اختراعه وهو يسأل نفسه متعجبًا: لماذا لم تطرا بياله تلك الفكرة من قبل. فالمعروف عن الكثير من المخترعين أن أحدهم قد يحاول اختراع آلة ما خلال مدة طويلة فلا ينجح. إنه يدأب على التفكير في اختراعه ويعيد التجربة فيه مرة بعد مرة دون جدو. وعلى حين غرة، في لحظة ذهول أو استجمام، نراه يقفز صارخاً

حيث يشعر بأنه وجد الحل المطلوب. وعند هذا يتضح له هيكل الاختراع على شكل من الوضوح غريب.

ويقع مثل هذا للمفكرين العظام من أصحاب النظريات العلمية المشهورة. يروى أن أرخميدس مثلاً أنه كان حائراً في مشكلة فيزيائية ثم دخل الحمام، ولم يك يغطس في الماء حتى جاءه الحل فجأة. فخرج إلى الشارع عارياً وهو يركض صارخاً: "وجدتها". وكذلك يروى عن نيوتون، فقد كان هذا العبقري العظيم جالساً بجانب شجرة تفاح يتأمل في السماء وهو حائر يسائل نفسه: كيف تدور الأفلاك في نظام ثابت لا تتبعده. ثم سقطت بجانبه تفاحة فكان سقوطها حافزاً له لإنشاء نظرية الجاذبية المشهورة.

يحدثنا الدكتور هاردينج في كتابه "تشريح الإلهام" عن كثير من الفنانين والشعراء الكبار أنهم عند إنشاء قصائدهم أو قطعهم الفنية المشهورة يقعون في حالة نفسية مبالغة لا يعرفون ماتها في أنفسهم، وكثيراً ما تفيض القرحة لديهم فいっぱ يصعب عليهم تسجيله لسرعة تدفقه. وهم يشعرون آنذاك كان قوة خفية خارجة عن إرادتهم تملئ عليهم إملاءاً...<sup>(8)</sup>

ما يجدر ذكره هنا أن شعراء العرب فطنوا إلى هذا منذ أيام الجاهلية، ولكنهم نسبوه إلى الجن والشياطين. فكان لكل شاعر منهم شيطان خاص به يلهمه الشعر، فإذا غاب الشيطان عنه شعر بأنه غير قادر على نظم الشعر الجيد.

إن التعليل الذي يأتي به بعض علماء النفس في هذا الصدد هو أنهم يعزون الإبداع إلى فعالية اللاشعور في ذهن الإنسان البعد. فاللاشعور يخزن جميع المعلومات والأفكار والتجارب التي ترد إلى الذهن. وعندما تنتاب الإنسان حيرة حول مشكلة من المشاكل العويصة، إذ هو يحاول التأمل فيها والعنور على حل لها، تأخذ الأفكار المختلفة المخزونة في اللاشعور بالتفاعل والتلاقي. وعلى حين غرة قد تترابط فكريتان أو أكثر فيما بينها، وقد يكون الحل في هذا الترابط، وعند هذا يهب الإنسان فرحاً بالحل فينكب عليه بحماس شديد.

يبدو أن ابن خلدون عند ابادته لنظرية الاجتماع الكبرى كان في مثل هذه الحالة النفسية. فقد رأينا في الفصل السابق كيف كانت العوامل المتنوعة تبعث فيه

الحيرة والصراع النفسي. وقد مرت عليه قرابة عشرين سنة وهو يعاني هذه الحيرة أثناء انغماسه في معمقة السياسة واحتلاطه بشتى أنواع الناس. ثم أتيح له أخيراً أن يهرب من السياسة ويعزل الحياة لكي يكتب تاريخاً للمجتمع الذي عانى فيه الحيرة. إن لاشعور ابن خلدون كان آنذاك مفعماً بالعلوم والتجارب، ولا بد لتلك المعلومات والتجارب أن تتفاعل هنالك وتتلاقي من جراء تلك الحيرة.

### أغلاط المؤرخين:

يشير ابن خلدون في أول المقدمة إلى الأغلاط الكثيرة التي وجدها في كتب التاريخ. فهو يقول: إن هذه المغالط زلت فيها أقدام الكثريين من المؤرخين الثقات ونقلها عنهم الكافة من ضعفاء البصر والغافلين عن القياس، حتى صار فن التاريخ واهياً مختلطًا وأصبح الذي يشتغل فيه معدوباً من العامة<sup>(9)</sup>

وينتهي ابن خلدون من ذلك إلى القول بأن التاريخ يحتاج إذن إلى "العلم بقواعد السياسة وطبائع الموجودات واختلاف الأمم والبقاء والأعصار في السير والأخلاق والعوائد والنحل والمذهب وسائر الأحوال، والإحاطة بالحاضر من ذلك ومماثلة ما بينه وبين الغائب من الوفاق أو بون ما بينهما من الخلاف، وتحليل المتفق منها والمختلف، والقيام على أصول الدول وللملل، ومبادئ ظهورها، وأنسباب حدوثها، ودواعي كونها، وأنحوال القائمين بها وأنبارهم، حتى يكون مستوعباً لأسباب كل حادث، وافقاً على أصول كل خبر. وحينئذ يعرض خبر المنقول على ما عنده من القواعد والأصول، فإن وافقها وجرى على مقتضها كان صحيحاً، وإلا زيفه واستغنى عنه"<sup>(10)</sup>.

من الممكن القول أن وضع مقياس لتمحیص الأخبار لم يكن بالأمر الجديد في الإسلام. فالمعروف عن المحدثين أنهم انهكوا منذ الصدر الأول في وضع القواعد لتمييز القوي والضعف من الأحاديث. ولكن طريقة كانت تعتمد بالدرجة الأولى على النظر في الأسانيد، أي في سلسلة الرواة الذين نقلوا الأحاديث. فما كان منها منقولاً عن طريق رواة صادقين أخذناها به وإنما رفضوه أو ضعفوه. وحاول بعض المؤرخين اتباع هذه الطريقة في تمحیص أخبارهم أحياناً.

ونذهب المعزولة في هذا الشأن مذهبآ آخر، حيث حاولوا تمحیص الأخبار

والأحاديث عن طريق إخضاعها للعقل المجرد وقوانين النطق الصوري. وكانت لهم في ذلك صولات وجولات.

وجاء ابن خلدون أخيراً يرفض الطريقتين معاً. فهو من جهة يقول بأن طريقة المحدثين قد تكون صحيحة في مجال الأخبار الشرعية، إلا أنها لا تصح في مجال الأخبار التاريخية<sup>(11)</sup>. وهو يقول أيضاً إن الرواة مهما كانوا صادقين في روایة الأخبار فإن الكذب قد يتطرق إليهم، من حيث لا يشعرون، نتيجة التشيع للأراء والمذاهب أو نتيجة الذهول عن المقاصد أو غير ذلك<sup>(12)</sup>.

وابن خلدون من الجهة الأخرى يرفض طريقة المعتزلة العقلانيين. فالعقل المجرد لا يجوز أن يتخذ مقاييساً لتمحيص الأخبار، إذ أن الإمكان العقلي المطلق يختلف في أساسه عن الإمكان الاجتماعي الواقعي<sup>(13)</sup>.

يريد ابن خلدون أن يقول بأن المقياس الصحيح الذي يمكن به تمحيص أخبار التاريخ هو فهم طبائع المجتمع. ومن هنا وجدنا ابن خلدون ينكب على كتابة المقدمة يريد بها تبيان تلك الطبائع. وكأنه يريد من المؤرخين الذين يأتون بعده أن يعرضوا أخبارهم على تلك الطبائع فيقبلوا بما كان ملائماً لها، ثم يرفضوا البقية.

إن السؤال الذي نواجهه هنا: ما الذي جعل ابن خلدون غير راض عن أخبار التاريخ؟ ولماذا انفرد بين المؤرخين بهذه الطريقة الجديدة التي جاء بها لتمحيص الأخبار؟

نحن نعرف عن طبيعة الإنسان بوجه عام أنه يميل إلى تصديق الأخبار التي تلائمه ويكتُب ما عدتها. وكثيراً ما نرى رجلاً ناضج التفكير وهو يصدق بالخبر الضعيف أو السخيف، ويطرأ له، ويعده من الأخبار الصحيحة التي لا غبار عليها، بينما هو قد يكتُب خبراً آخر ليس في مثل ذلك الضعف أو السخاف.

يتضح هذا بصفة خاصة في الأخبار التي تمس مصالحنا أو عواطفنا أو عقائدها الموروثة أو ما أشبه، فنحن لا نستطيع أن ننظر فيها نظرة موضوعية صارمة، ولابد لنا من أن نتعصب لها أو عليها قليلاً أو كثيراً.

إن هذا هو الذي جعلنا نسأل عن الدافع الذي دفع ابن خلدون إلى أن يعد الكثير

من أخبار التاريخ مغلوطة. فهل هي مغلوطة حقاً أم أن ابن خلدون رأها كذلك لأنها لا تلائم ما في نفسه من ميول خفية؟

يستعرض ابن خلدون في الصفحات الأولى من مقدمته بعض الأخبار التي نقلها المؤرخون قبله، فيسيهب في تفنيدها ويعتبرها مخالفة لطبيعة العمران. ولكننا حين ندرس تلك الأخبار لا نراها واهية إلى الحد الذي ذكره ابن خلدون، وربما كان بعضها في نظرنا صحيحاً لا يستحق التفنيد الذي اسهب فيه ابن خلدون. أضعف إلى ذلك أن بعض تلك الأخبار هي مما ينسجم مع منطق نظريته الاجتماعية.

يقول الدكتور طه حسين: "على أن ابن خلدون لا يراعي دائماً الدقة التامة في تطبيق طريقته أو هو بعبارة أخرى لا يستطيع أن يقاوم عوامل أخرى تؤثر فيه أياً تأثير، فهو أحياناً يتاثر بالدين الذي كان فعله في تلك الروح أبلغ من فعل التربية والبيئة حيث كان في ذلك العصر يأخذ بناصية أوسع الأذهان حرية وأوفرها تساماً... وأنه أحياناً يتاثر ابن خلدون بعامل المصلحة الشخصية فيحيد عن طريقته، فهو قد عاش في ظل دولة الودادين وسعى في نيل رضاهم بمحاولته ان يثبت صحة نسبة زعم مؤسس الأسرة أنه يصله بالنبي... بل إن ابن خلدون يمزج نقه أحياناً بسذاجة تدعوه إلى الضحك فهو يكذب مثلاً أن الخليفة هرون الرشيد كان يشرب الخمر لأنه كان جم الورع يصلى منه ركعة في اليوم وأنه كان يغزو عاماً ويحج عاماً" (14)

إن هذا النقد الذي وجهه طه حسين على ابن خلدون لا يخلو من صواب. فابن خلدون في تنفيذه لبعض الأخبار التاريخية لم يكن يجري على المنهج الاجتماعي الذي أراد هو من المؤرخين أن يجرؤوا عليه. إنه يقول عن الرشيد مثلاً: "فحاش الله ما علمنا عليه من سوء وأين هذا من حال الرشيد بما يجب لمنصب الخلافة من الدين والعدالة، وما كان عليه من صحابة العلماء والأولياء..." (15). إنه يقول هذا في الوقت الذي يقول في موضع آخر من مقدمته: إن أبناء الجيل الثالث في كل دولة ينسون عهد البداوة والخشونة التي كانت في أول الدولة وينغمدون في الترف إلى غايتها "بما تفتقده من النعيم وغضارة العيش، فيصيرون عيالاً على الدولة، ومن حملة النساء والولدان... وينبغون على الناس في الشارة والزينة وركوب الخيل وحسن الثقافة يمتهون بها..." (16). عندما كتب ابن خلدون هذا الكلام نسى أنه

يمكن تطبيقه على هرون الرشيد الذي دافع عنه في أول مقدمته، حيث كان الرشيد من أبناء الجيل الثالث في الدولة العباسية.

مهما يكن الحال، فقد اتفق أكثر الباحثين على أن ابن خلدون لم يطبق نظريته الاجتماعية على الأخبار التي وردت في تاريخه الكبير. فهو في تاريخه لم يكن يختلف عن غيره من المؤرخين اختلافاً كبيراً. وقد أشار أحد الباحثين إلى أن ابن خلدون بمقدار ما يرتفع في نظريته الاجتماعية نراه يسفّ في تاريخه. إنه هناك في واد وهو هنا في واد آخر.

ماذا نستخلص من ذلك؟ يغلب على ظني أن ابن خلدون لم يكتب مقدمته لغرض تمحيص الأخبار كما ادعى. إنما هو كتبها تحت تأثير دافع غامض انتفض به فجأة، وكأنه وجد في هذا الدافع علاجاً للحيرة التي سيطرت على ذهنه زماناً طويلاً.

### تغير ابن خلدون:

أشرنا من قبل إلى أن ابن خلدون قد تغير تغييرًا لا يستهان به عند خروجه من عزلته. وبعد ما كان يجري وراء السياسة جرياً متکالباً فيه كثيراً من التقلب والانتهازية نجده الآن يحاول الابتعاد عن السياسة قليلاً أو كثيراً. لقد رجع إلى تونس وانكب على البحث والتدريس حتى أتم مؤلفه ونفعه. ثم رفع نسخته إلى السلطان أبي العباس، فتقبّلها السلطان منه بقبول حسن. ولما شعر ابن خلدون بأن السلطان قد يعود إلى استصحابه في حملاته وإلى الزخم به في تلك الميادين التي أصبح يمقتها، خطرت له فكرة الحج يتوسل بها عذرًا إلى السلطان، فتضرّع إليه أن يخلي سبيله ويذن له في قضاء الفريضة. وما زال به حتى أذن له<sup>(17)</sup>

الظاهر أنه لم يكن يريد قضاء الفريضة بقدر ما كان يريد الابتعاد عن جو السياسة التي أتعبته. وقد نزل في مصر أخيراً. وهناك أخذ يشتغل في القضاء من جهة وفي البحث والتدريس من الجهة الأخرى. وفي مصر أدخل ابن خلدون بعض التوسيعات والتعديلات على مقدمته. ويمكن القول أن نزعة صوفية قوية بدأت تظهر على المقدمة من جراء ذلك<sup>(18)</sup>.

يقول الدكتور علي عبد الواحد وافي: إن ابن خلدون ربما عاوله داوه القديم،

وساوره الحنين إلى المغامرات السياسية، مرة واحدة في تلك الفترة الأخيرة من حياته. وذلك عند ملاقاته لتيمورلنك خارج أسوار الشام<sup>(19)</sup>. وقد استعمل ابن خلدون في مقابلة تيمورلنك عين الطريقة المخافية التي كان يستعملها من قبل في سلوكه السياسي القديم . كما سيأتي شرحه في فصل قادم. وبعد أن نجح ابن خلدون في مقابلة تيمورلنك، وناول حظوة غير قليلة لديه، التمس وسيلة للابتعاد عنه، حيث رجع إلى مصر ليواصل فيها البحث والتدريس.

خلاصة القول: إن ابن خلدون أصبح بعد كتابة المقدمة ذا شخصية جديدة. إنه أصبح يريد أن يُؤسس "علمًا جديداً" بعد ما كان يريد أن يُؤسس "إمارة جديدة".

### الانسحاب والرجوع:

يصف توينبي الشخصية الخلاقة بكونها تمر أثناء فترة الخلق بحالة صوفية خاصة يتحرز فيها صاحبها من علاقته الاعتبادية ويسمى في جو آخر متصل بسر الوجود. ويقول توينبي إن هذه الفترة تأتي عادة عندما تنسحب الشخصية من المجتمع وتعزل الناس، وبهذا يحدث عليها تحول كبير ترجع به أخيراً إلى الناس بصورة جديدة. ويطلق توينبي على هذا مصطلح الانسحاب والرجوع (Return □ Withdrawal).

والشخصية هذه قد تنسحب من المجتمع من تلقاء نفسها أو هي تفعل ذلك اضطراراً تحت ضغط الظروف المحيطة بها. وعند هنا تجد الشخصية، كما يقول توينبي، فرصة مؤاتية لتحويل نفسها إلى صورة جديدة. وهذا هو ما حدث للكثيرين من العظماء الذين غيرواجرى التاريخ من أمثال بونا وكونفوشيوس ولارون وصولون وقيصر وبولس ومحمد ومكيافيلي وبطرس الأكبر وكانط وغاريبالدي وهندربرغ وللين<sup>(20)</sup>.

ما يلفت النظر أن توينبي يذكر ابن خلدون من جملة أولئك العظماء الذين خضعوا لقاعدة "الانسحاب والرجوع". ويقول توينبي إن فترة الاعتزال التي قضها ابن خلدون في القبيلة العربية تشبه من حيث قيمتها الإبداعية فترات الاعتزال التي مر بها أولئك العظماء قبل القيام بأعمالهم التاريخية الكبرى، وقد

تحولت شخصيته إثر تلك الفترة. فهو قد دخل فيها سياسياً ثم خرج منها مفكراً اجتماعياً.

### الرجل الحدي:

ينطبق على ابن خلدون من بعض الوجوه ما يسمى في علم الاجتماع الحديث بالرجل الحدي (Marginal Man). والرجل الحدي كما يقول الأستاذ بارك هو ذلك الذي يوقعه القدر بين مجتمعين أو ثقافتين متضادتين، وبهذا يكون ذهنه كالبوقة التي تنتصر في الثقافتان وتمتزج<sup>(21)</sup>

لن الرجل الحدي يمر في حياته عادة بمراحل ثلاثة، كما يقول الأستاذ ستونوكوست. وهذه المراحل هي على وجه التقرير كما يلي:

(1) المرحلة الأولى، وهي التي لا يفطن فيها صاحبها إلى التناقض الذي يحيط به. إنه يأخذ الأمور كما هي ويعدها مما تقتضيه طبيعة الوجود، شأنه في ذلك شأن عامة الناس.

(2) ثم تأتي المرحلة الثانية حيث يبدأ التناقض الاجتماعي والثقافي يسيطر على الرجل. فتنشأ عنده في أعماق نفسه أزمة وتأخذ القيم التي نشأ عليها بالتفكير.

(3) وتاتي المرحلة الثالثة أخيراً، وفيها يحاول الرجل إيجاد سبيل للتوفيق بين العوامل المتناقضة في نفسه. وهو قد ينجح في ذلك أو يفشل. وكثيراً ما يكون الصراع النفسي أقوى مما تحتمله مواهب الرجل فتتفسخ شخصيته من جراء ذلك<sup>(22)</sup>

معنى هذا أن الرجل الحدي قد يؤدي به الصراع النفسي إلى أن يكون ذاته شخصية متفسخة أو يكون ذاته شخصية خلاقة. فنثمة طريقان مفتوحان أمامه، وهو يسلك أحدهما تبعاً لما يملك من ذكاء ومتانة خلق. فمن الناس من لا يساعد هذه خلقه أو ذكائه على معاناة الصراع النفسي دون أن تتفكك شخصيته تحت وطأته. وهذا هو شأن الكثيرين من يوقعهم القدر في ممجمعة فكرية أو اجتماعية طاحنة. فيصبحون من جراء ذلك مستهتررين لا أباليين تضيع لديهم المقايس.

وهناك طراز آخر من الناس، إذ هم يملكون من الذكاء ما يمكنهم من

الاهتداء إلى حل يعالجون به صراعهم النفسي. فيخرجون إلى الناس بهذا الحل يحاولون به إصلاح عقول الناس أو إصلاح مجتمعهم. وهذا هو شأن الأنبياء والمصلحين والعباقرة. ولا مراء أن ابن خلدون كان من هذا الطراز.

### المغزى:

المغزى الذي أريد أن أستخلصه من هذا الفصل والفصل السابق له هو أن الطفرة الفكرية الكبرى التي شهدناها لدى ابن خلدون لم تكن من صنع يده. إنها كانت نتاج عوامل شتى أحاطت به وأثارت فيه الصراع النفسي.

إن المفكر المبدع، أو أي عبقري آخر، لا يستطيع أن يصنع نفسه. إنما هو صنيعة الظروف الحبيطة به. يظن الأغمار من الناس أنهم قادرون: أن يكونوا عباقرة بمجرد أن يريدوا ذلك ويسعوا في سبيله، وكأنهم يعتقدون أن العبرية تخضع للقاعدة التي تقول: "من جد وجed وكل من سار على الدرب وصل". وقد يخيل للبعض منهم أنه نال ما أراد فيخرج إلى الناس بالأفكار التافهة وهو يحسب أنها ستهز الدنيا. ثم تمضي به الأيام كما تمضي بالملائين من عامة الناس، فيimoto دون أن يترك وراءه أثراً يذكر.

مشكلة هؤلاء أنهم مطمئنون في دنياهم لا يعانون حيرة ولا قلقاً ذهنياً. إنهم يفكرون على منوال ما يفكرون غيرهم من الناس، وهم واثقون من صحة ما يفكرون. تأتيمهم الأفكار جاهزة فیأخذونها كما هي دون أن يجدوا فيها معضلة تقض مضجعهم أو تقلق بالهم. إنهم سعداء بهذه الراحة الفكرية. وهم حين يشتهون أن يكونوا عباقرة لا يدركون أن ذلك سيقادهم السعادة التي ينعمون بها.

## هوامش الفصل الثامن :

- (1) غاستون بوتول، ابن خلدون، فلسفة الاجتماعية، (القاهرة 1955)، ص 31 .
- (2) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي) ، ص 212 .
- (3) المصدر السابق، ص 269 .
- (4) ابن خلدون، التعريف، ص 220 .
- (5) مقدمة ابن خلدون ، (طبعة المكتبة التجارية)، ص 588 .
- (6) ساطع الحصري، دراسات عن مقدمة ابن خلدون، ص 119 - 134 .
- (7) المصدر السابق، ص 118 .
- (8) Tyrrell, The Personality Of Man,(Pelican Book 1948), P. 30-41
- (9) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي)، ص 251 .
- (10) المصدر السابق، ص 252 .
- (11) المصدر السابق، ص 264 - 265 .
- (12) المصدر السابق، ص 261 - 262 .
- (13) المصدر السابق، ص 405 - 506 .
- (14) طه حسين، فلسفة ابن خلدون الاجتماعية، ص 47 - 48 .
- (15) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي)، ص 2333 .
- (16) المصدر السابق، ص 486 - 487 .
- (17) علي عبد الواحد وافي، ابن خلدون، (مطبعة الرسالة) ، ص 53 .
- (18) ساطع الحصري، دراسات عن مقدمة ابن خلدون، ص 119 - 134 .
- (19) علي عبد الواحد وافي، ابن خلدون ، ص 65 .
- (20) Arnold Toynbee, Op. cit, vol. III, P. 248-382
- (21) Stonquist, The Marginal Man, (N.Y.1937), p.XV.
- (22) Ibid, P. 123



## الفصل التاسع

### بين الكل والأجزاء

يحاول بعض النقاد أن ينتقصوا من قيمة نظرية ابن خلدون بحجّة أنه جمع نظريته من أفكار سابقة. الظاهر أن هؤلاء النقاد يفترضون في الفكر المبدع أن يخلق نظريته الجديدة من عدم، فإذا وجدوا شيئاً من الشبه بين أفكاره وأفكار بعض السابقين له قالوا إنه لم يأت بشيء جديد.

إن هذا رأي ساذج، وهو أقرب إلى مفاهيم العامة منه إلى المفهوم العلمي. الواقع أن ليس هناك في الدنيا مفكر يبتدع نظرية جديدة بغير الاستعانة بمن سبقوه من المفكرين. فهو يستمد عناصر نظريته من غيره في الغالب، ولكنه يربط بين تلك العناصر أو يركّبها على صورة جديدة لم تكن معروفة من قبل. معنى هذا أن إبداعه لا يظهر في أجزاء النظرية التي جاء بها بمقدار ما يظهر في ربط تلك الأجزاء والتفريق بينها. إن الإضافة التي ياتي بها المبدع في هذا الشأن قد تكون قليلة جداً بالمقارنة إلى الأفكار التي كانت موجودة في التراث الثقافي، إنما هو على الرغم من ذلك قد يخطو بالفكر البشري خطوة كبيرة، باعتبار ما جاء به من تأليف جديد للأفكار المألوفة.<sup>(1)</sup>

ويصدق هذا القول على المخترع مثل ما يصدق على الفكر المبدع. فكل المخترعات المدهشة التي نشهدها اليوم ليست في الواقع سوى تأليف أو تركيب بين مخترعات كانت موجودة سابقاً، مع إضافة شيء قليل إليها. قد ينظر العملي

السازج إلى أحد هذه المخترعات فيفتح فاه متعجبًا ويقول: ما أعظم العقل الذي اخترعه! إنه لا يدري أن الاختراع الجديد كان نتيجة سلسلة طويلة من العقول البدعة، وهي كلها قد شاركت في التمهيد له. ثم جاء المخترع الأخير فنأحت له الظروف أن يكمل تلك السلسلة بعمل حاسم على وجه من الوجوه.

تألیف ابن خلدون:

يعترف ابن خلدون أن بعض المسائل التي بحثها في مقدمته كانت قد وردت عرضاً في كتب العلماء وال فلاسفة والفقهاء قبله، ولكنها كانت هناك متفقة، ومخطلة بغيرها، وغير مقصودة لذاتها. أما هو فقد جمعها وجعلها أصلاً لعمله الجديد<sup>(2)</sup>. إن هذا الاعتراف من ابن خلدون ربما كان من باب التواضع، إنما هو على أي حال اعتراف صحيح من وجهة نظر العلم الحديث.

يمكن القول إن ابن خلدون اطلع على كثير من المؤلفات التي كانت تزخر بها المكتبات في ذلك العهد، ولكنه كان يستخلص من تلك المؤلفات أفكاراً غير التي كان أقرانه من المفكرين يستخلصونها منها. إنه كان كما رأينا سابقاً ينظر فيها من زوايا مختلفة من جراء العوامل المتنوعة التي كانت تحيط به وتبعد الحيرة في نفسه. فأخذت الأفكار تتفاعل في عقله الباطن وتختهر. ثم جاءت النهاية أخيراً حيث ارتبطت تلك الأفكار في ذهنه على شكل نظرية موحدة ذات تركيب جديد.

ما نلاحظه في هذا الصدد أن الأفكار التي اقتبسها ابن خلدون من غيره لم تظهر عنده على نفس طابعها الأول. فلقد جرى عليها بعض التغيير والتحوير لكي تلائم قالب النظرية الجديدة. فنحن قد نلمح مثلاً بعض التشابه بينها وبين أصولها القديمة ولكنه تشابه ظاهري سرعان ما يتضاعل عند المقارنة الدقيقة. إن ابن خلدون ذو منطق خاص به. وهذا المنطق لا يسمح للأفكار القديمة أن تمر به دون أن تنتهي بطابعه الخاص.

قد يجوز تشبيه ابن خلدون من هذه الناحية المذكورة الرابع الذي يجمع في ذهنه نكات منوعة كثيرة، يقتبسها من هنا وهناك، ولكنه لا يأتي بها عند التنكيد إلا بعد أن يطبعها بطبعه الخاص، وبهذا تخرج النكتة منه وكتابها جديدة حيث يضحك الناس لها بحرارة كأنهم لم يسمعوا بها من قبل.

سنحاول، فيما يلي، استعراض بعض الأفكار التي كانت معروفة قبل ابن خلدون لنرى كيف عالجها ابن خلدون وكيف أدخلها في قالب منطقه الجديد.

### ابن خلدون والقرآن:

نلاحظ قبل كل شيء أن ابن خلدون قد استفاد من القرآن في إنشاء نظريته الاجتماعية فائدة غير قليلة، لا سيما من حيث ذم الترف وتبين أثره في هلاك الأمم. فقد وردت في القرآن آيات عديدة في هذا الشأن يمكن إجمالها في نقاط ثلاث كما يلي:

1 . يصف القرآن المترفين بأنهم سبب هلاك المجتمع، حيث يقول: "إذا أردنا أن نهلك قرية أمرنا مترفيها ففسقوا فيها فحق عليها القول فدمरناها تدميراً" <sup>(3)</sup>

2 . وهو يصف المترفين كذلك بأنهم يقاومون الدعوات الدينية، حيث يقول: "وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّنْ نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتَرْفُوهَا إِنَّمَا بِمَا أَرْسَلْنَا بِهِ كَافِرُونَ" <sup>(4)</sup>

3 . ثم يصفهم بأنهم يتبعون لعقائد آبائهم، حسنة كانت أو سينة، حيث يقول: "وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِّنْ نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتَرْفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا أَبَانَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى أُثَارِهِمْ مُّقْتَدُونَ" <sup>(5)</sup> قال أو لو جنتكم بأهدى مما وجدتم عليه آباءكم قالوا إنا بما أرسلتم به كافرون"

الواقع إننا نجد تشابهاً كبيراً بين هذه المفاهيم القرآنية وما جاء في مقدمة ابن خلدون من ذم للترف والمترفين. ولكن ابن خلدون حول موضوع الترف من إطاره الديني الذي نشهده في القرآن إلى إطار آخر هو الإطار الاجتماعي. فالقرآن إنما ذم الترف لكي يحذر الناس من عواقبه السينية في دينهم ودنياهم. أما ابن خلدون فقد اعتبر الترف أمراً اجتماعياً محظوظاً لا بد من وقوعه في الحضارة، ولا يستطيع الناس أن يتخلصوا منه عند التحضر إذ هو يكون جزءاً من عاداتهم. والعادات عند ابن خلدون قاسرة، كما رأينا سابقاً.

ويشرح ابن خلدون شرحاً اجتماعياً رائعاً كيف يؤدي الترف ب أصحابه إلى التخلق بالأخلاق السينية كالكذب والمقامرة والغش والخداع والسرقة والفسور في الإيمان والربا في المبایعات، ففي رأيه أن ذلك أمر طبيعي تؤدي إليه عادات الترف من حيث التائق في المطابخ والملابس والمباني والفرش والأثاثية، فتتلوّن النفوس من تلك

العادات بألوان كثيرة لا يستقيم حالها معها في دينها ودنياها، حيث تضطر النفس إلى التفنن في تحصيل المعاش من وجهه وغير وجهه، وتنصرف إلى الفكر في ذلك والغوص عليه واستجمام الحيلة له، فلا تبالي عندي بالأخلاق الحميدة التي أمرت بها الشرائع السماوية<sup>(6)</sup>

يقول ابن خلدون: " ومن مفاسد الحضارة الانهماك في الشهوات، والاسترسال فيها لكتلة الترف، فيقع التفنن في شهوات البطن من المالك والملاذ، ويتبع ذلك في شهوات الفرج بانواع المناكح من الزنا واللواط... فافهم ذلك واعتبر به أن غالية العمران هي الحضارة والترف وأنه إذا بلغ غايته انقلب إلى فساد وأخذ في الهرم كالاعمار الطبيعية للحيوانات " <sup>(7)</sup>.

ومن طرائف ما جاء به ابن خلدون في هذا الصدد انتقاده لفكرة كانت شائعة بين الناس في زمانه، إذ كانوا يقولون: " إن المدينة إذا كثر فيها غرس النارنج تأذنت بالخراب " . يقول ابن خلدون إن الكثريين من العامة يتحامون غرس النارنج في دورهم ظناً منهم أن في النارنج خاصية تؤدي بغارسه إلى الخراب.

في رأي ابن خلدون أن الأمر ليس بهذا المعنى، إنما معناه أن البستين وإجراء المياه من توابع الحضارة، إذ إن النارنج وأمثاله مما لا طعم له ولا منفعة فيه. وهو إذن لا يغرس في البستين إلا من أجل شكله فقط، ولا يفعل الناس ذلك إلا بعد التفنن في مذاهب الترف. وهذا هو الطور الذي يخشى معه هلاك المصر وخرابه. ولقد قيل مثل ذلك في الدفلة وهو من هذا القبيل، إذ الدفلة لا يقصد بها تلوبن البستين ببورودها، ما بين أحمر وأبيض، وهو من مذاهب الترف<sup>(8)</sup>

### ابن خلدون والفارابي:

الفارابي من أكبر فلاسفة الإسلام، وقد عده البعض أكبرهم على الإطلاق. وقد كتب في الاجتماع كتاباً عنوانه "آراء أهل المدينة الفاضلة" نحى فيه منحى أفلاطون في "الجمهورية" .

ارجح الظن أن ابن خلدون اطلع على كتاب الفارابي هذا واستفاد منه. مما يدل على ذلك أننا نجد ابن خلدون يبدأ بحثه في العمران البشري بعبارات تشبه عبارات الفارابي شبهًا غير قليل. فكلاهما يقول إن الفرد من البشر مضطرب في حياته إلى

التعاون مع أبناء جنسه، إذ هو غير قادر على القيام بمستلزمات بقائه بمفرده. هذا ولكن الفرق في منهج البحث بينهما يأخذ بالظهور منذ البداية.

فالناس في نظر الفارابي إنما يتعاونون لكي يقيموا أول حياتهم أولاً، ولكي ينالوا الكمال الذي من أجله فطرت الطبيعة البشرية ثانياً. أما ابن خلدون فلا يعترف بهذا الكمال المثالي الذي يقول به الفارابي. ففي رأيه أن البشر إنما يتعاونون لكي يحصلوا على القوت أولاً، ولكي يتمكنوا من الدفاع عن أنفسهم تجاه الحيوانات التي هي أعظم قوة من الإنسان ثانياً.

وابن خلدون يأتي بالأمثلة من الحياة الواقعية لتأييد رأيه. فالخبز مثلاً يحتاج إلى كثير من الطحن والعنجه والطبخ، وكل واحد من هذه الأعمال الثلاثة يحتاج إلى مواعين وألات لا تتم إلا بصناعات متعددة من حداد ونجار وفاخوري. والحنطة التي يصنع منها الخبز تحتاج إلى أعمال أخرى أكثر من هذه كالزراعة والحصاد والدراس، ويحتاج كل واحد من هذه الأعمال إلى آلات متعددة وصناعات كثيرة. ويستحيل أن توفي بذلك كله أو بعضه قدرة الفرد الواحد... وكذلك يمكن أن يقال في شأن الدفاع عن النفس، فالإنسان يحتاج فيه إلى رماح وسيوف وتروس، وهذه لا تتم إلا باستعمال الآلات وكثرة الصنائع والمواعين المعدة لها<sup>(9)</sup>

نلاحظ أن الفارابي لا يغير أهمية كبيرة للناحية المادية من حياة الناس، ولعله يعدها الوسيلة للوصول إلى الناحية المعنوية، وهي الكمال المطلق الذي تتم به السعادة. والسعادة في نظر الفارابي هي التي تتصل بأفضل قوى الإنسان، وهي القوى العاقلة التي لا تُنال إلا بـأعمال الروية والفكر<sup>(10)</sup>. أما ابن خلدون فيجعل الناحية المادية أهم من الناحية المعنوية في الاجتماع البشري. وهو يعتبر السعادة التي تنشأ من توافر الناحية المادية للإنسان أعظم من تلك التي تنشأ عند انغماض الإنسان في التفكير المجرد. ويعلن ابن خلدون صراحة أن بعض السوقه وأصحاب التفكير العملي قد يكونون أوفر رزقاً وأكثر سعادة من أهل المعرفة والنطق، ولهذا اشتهر بين الناس حسبما يقول ابن خلدون: "إن الكامل في المعرفة محروم من الحظ". فالإنسان كلما ازدادت معرفته قل نصيبه من الرزق والرفاه الذي هو سبب السعادة. وابن خلدون يقصد بالتعرف هنا تلك التي تسمى ب أصحابها عن فهم الحياة الواقعية<sup>(11)</sup>

نستطيع أن نقول بوجه عام إن الفارابي إنما كتب كتابه من أجل غاية وعظية. إنه يريد أن يبين للناس كيف ينالون الكمال والسعادة المطلقة. وهو لذلك ميز في كتابه بين آراء أهل المدينة الفاضلة وأراء غيرهم من أهل المدن السافلة. ومما يلفت النظر أنه حين ذكر آراء أهل المدن السافلة جاء بتحليل اجتماعي لا يخلو من واقعية، وكانه أراد به وصف أحوال الناس وعاداتهم التي يتخلقون بها فعلاً في حياتهم الاجتماعية الراهنة. ولكنه وصف تلك الأحوال والعادات في سبيل أن يذمها ويدرك عواقبها الوخيمة على المجتمع. وهذا تظاهر ميزة ابن خلدون بالنسبة للفارابي.

لقد ملا ابن خلدون مقدمته بوصف أحوال الناس وعاداتهم، غير أنه لم يقصد بها الدم كما فعل الفارابي، بل هو قصد بها أن يقول: هذه هي الأحوال التي فطر عليها الناس منذ خلقهم الله حتى يوم يبعثون، وليس في إمكان الناس أن يكونوا في المستقبل على غير ما كانوا عليه في الماضي، وتلك سنة الله في عباده، ولن تجد لسنة الله تبديلاً.

أشرنا في فصل سابق إلى رأي الفارابي الذي يقول فيه ابن الرئيس في المجتمع هو كالقلب بالنسبة للبدن، فإذا صلح الرئيس صلح المجتمع كله. معنى هذا أن إصلاح المجتمع في رأي الفارابي سهل جداً، إذ هو يعتمد بالدرجة الأولى على اختيار رئيس صالح له، وبذاته يسعد الناس وتنظم أحوالهم. ويعدّ الفارابي بإسهاب صفات الكمال التي يجب أن تتوافر في الرئيس ليكون صالحًا صلحاً تماماً. وهي سلامة الأعضاء وجودة الفهم والحفظ وحسن العبارة وحب التعلم وقلة الشهوات والصدق والترفع عن المهانة وحب العدل وقاية العزيمة والاعتدال وغير ذلك.

والفارابي حين يعدد هذه الصفات المثالية لا يسأل نفسه: أين يوجد الرجل الذي تتوافر فيه تلك الصفات؟ وعلى فرض توافرها في رجل معين كيف يستطيع الناس أن يهددوا إليه ويتتفقوا على اختياره للرئاسة فيه؟ وإذا تمكنا من ذلك فكيف يتاح لهم أن يرفعوه إلى منصة الحكم في الوقت الذي يتولى الحكم فيه ملوك طغاة يقتلون كل من ينافسهم عليه؟

إن الفارابي يكتفي بتخييل الرئيس المثالى ولا يبالي بواقع المجتمع الذي يعيش فيه. إنه يفكر كمن يعيش في البرج العاجي، ويظن أن الناس قادرون أن يعيشوا معه في ذلك البرج.

إن هذا النمط من التفكير لا يلائم منطق ابن خلدون طبعاً. إن ابن خلدون لا ينكر أهمية الرئيس في المجتمع ولا ينكر أن المجتمع قد يستمد كثيراً من صفاته من الرئيس صالحًا كان أو طالحًا، حسب المثل القائل: "الناس على دين ملوكهم" <sup>(12)</sup>. ولكن ابن خلدون مع ذلك يرى بأن الرئيس ليس كائناً قائماً بذاته بمعزل عن ظروفه الاجتماعية. إنه في رأي ابن خلدون نتاج المرحلة التي تمر بها الدولة في دورتها الصاعدة النازلة. فعندما تكون الدولة في إبان نهضتها وازدهارها يكون الرئيس فيها صالحًا إلى درجة كبيرة، ثم تبدا صفات الرئيس بالانحطاط جيلاً بعد جيل، وذلك تبعاً لأنغمس الدولة في الترف تدريجياً.

حين نقارن بين مفهوم الرئيس الصالح عند ابن خلدون ومفهوم الرئيس الفاضل عند الفارابي ندرك بعض معالم الفرق بين منطقيهما. يقول ابن خلدون، "فإذا نظرنا في أهل العصبية ومن حصل لهم الغلب على كثير من النواحي والأمم، فوجدناهم يتنافسون في الخير وخلاله من الكرم والعفو عن الزلات، والاحتمال من غير القادر، والقرى للضيوف، وحمل الكل، وكسب المعدم، والصبر على المكاره، والوفاء بالعهد، وبذل الأموال في صون الأعراض، وتعظيم الشريعة... والانقياد إلى الحق مع الداعي إليه، وانصاف المستضعفين من أنفسهم، والتبدل في أحولهم، والانقياد للحق، والتواضع للمسكين، واستماع شكوى المستغيثين، والتدبر بالشرائع والعبادات، والقيام عليها وعلى اسبابها، والتجافي عن الغدر والمكر والخداعة ونقض العهد وأمثال ذلك... فعلمبا بذلك أن الله تاذن لهم بالله وساقه إليهم" <sup>(13)</sup>

يريد ابن خلدون بهذا أن يقول بأن الإنسان لا يستطيع أن يكون رئيساً في البداية إلا بعد أن يتصرف بتلك الصفات الحسنة، وعندئذ يكثر اتباعه وتقوى عصبيته وينفتح له طريق الملك. ويعود ابن خلدون ليقول بأن الملك بعدما يتأسس ويصبح وراثياً في الأبناء لا يبقى على حاله، حيث ينشأ الأبناء نشأة مترفة فيهملون ما كان لأبيهم المؤسس من صفات حسنة. وبهذا تنحدر الدولة نحو الضعف والتسفل شيئاً فشيئاً... حتى يتاذن الله لها عاجلاً أو آجلاً بالانهيار والسقوط <sup>(14)</sup>

خلاصة ما نقوله في الفرق بين منطق الفارابي ومنطق ابن خلدون، أن الأول

منهما يبحث في "ما هو واجب" بينما الثاني يبحث في "ما هو واقع". وذلك فرق عظيم بلا ريب.

### ابن خلدون وابن سينا:

بعد موت الفارابي بنحو ثلاثين سنة، ولد في الإسلام فيلسوف آخر لا يقل شهرة عن الفارابي، هو أبو علي ابن سينا. وكان ابن سينا يختلف عن الفارابي في سيرته العملية. فقد كان الفارابي يؤثر حياة الزهد والابتعاد عن صخب المجتمع، أما ابن سينا فكان يشارك في الحياة السياسية والاجتماعية مشاركة فعالة، وكان يشرب الخمر ويتمتع بالنساء تمتعاً عريضاً.

والمعروف عن ابن سينا أنه كان من المتفائلين. وكانت نظرته في الكون قائمة على أساس "أن ليس في الإمكان أبدع مما كان". فالعالم في رأيه على أحسن ما يمكن أن يكون، وإذا كان في العالم شر فليس راجعاً إلى إرادة الله، وإنما يأتي من وجود المادة. إن الله هو الخير الحاضر فلا يصدر عنه الشر. ومن الموجودات ما هو خير مبدأ من الشر كالآمور السماوية والعقلية. وهناك نوع من الوجود هو الوجود الأرضي، والخير فيه غالب على الشر، والشر فيه لأجل الخير، وينبغي أن لا يترك خير كثير لتقادي شرّ قليل<sup>(15)</sup>.

خلاصة رأي ابن سينا: أن العالم مقصود به الخير أصلاً، ويأتي الشر عرضاً لضرورة يقتضيها الخير. فالنار مثلاً لا تكون نافعة إلا إذا أمكن حصول الضرر منها بالإحرق. والسحب كذلك لا يكون ضاراً يحجب الشمس عنا إلا لينفعنا بالطريق وتروية الزرع، فليس في وسعنا إذن أن نتصور العالم الذي نحن فيه خيراً محضاً وكمالاً محضاً لأنه لو كان كذلك لما كان عالمنا هذا ولا كان فيه محل لإمكانات الوجود ولا للفارق بين الأشياء<sup>(16)</sup>.

يبدو أن هذا الرأي المتفائل إنما جاء به ابن سينا ليحل به مشكلة الخير والشر التي اشغلت آنف المفكرين منذ قديم الزمان. وقد أورد الشهريستاني في كتابه "الملل والنحل" قصة طريفة لتصوير هذه المشكلة، خلاصتها أن إيليس احتج على ربه وسأله قليلاً: إنك يا رب تعلم بالشر الذي سيصدر عنى فلماذا خلقتني وسلطتني على عبادك ثم أخترت أجي لي يوم يبعثون؟ فكان جوابه على هذه الأسئلة

المرجة: لو كنت يا إبليس صادقاً مخلصاً في الاعتقاد ببني إلهك وإله الخلق ما احتملت على بكلمة لماذا؟ فلما الله لا إله إلا أنا، غير مسؤول عما أفعل، والخلق كلهم مسؤولون<sup>(17)</sup>

يقول الشهرياني تعليقاً على ذلك: إن كل شبهة وقعت لبني آدم، منذ بدا الخلية، نشأت من كلمة "لماذا؟". فالإنسان في رأي الشهرياني يجب أن لا يحتكم إلى العقل في أمور الخالق، وليس عليه إلا أن يخضع ويسكت<sup>(18)</sup>

يخيل لي أن ابن سينا لم يرض السكوت إزاء مشكلة الشر في العالم على هذا النحو. فقد أخذ يفكر فيها إلى أن انتهى إلى القول بأن الشر لا بد من وجوده لضرورة تقتضيها طبيعة الخير. وجاء ابن خلدون أخيراً يقول بمثل هذا الرأي الذي انتهى إليه ابن سينا، لكنه حوله من مجاله الميتافيزيقي إلى المجال الاجتماعي.

يأتي ابن خلدون بالرأي في معرض الحديث عن أهل الجah وائرهم في المجتمع. فهو يقول إن وجودهم ضروري للحياة الاجتماعية إذ هم الذين يحملون الناس، عن طريق التسلط والقهر، على دفع مضارهم وجلب منافعهم، ولو لاهم لتشتت شامل الناس وكل بعضهم بعضاً. ولكنهم إذ يقهرون الناس على الاجتماع والتعاون قد يقهرونهم في الوقت ذاته على خدمة أغراضهم الخاصة. "ولكن الأول مقصود في العناية الربانية بالذات، والثاني داخل فيها بالعرض كسائر الشرور الدالة في القضاء الإلهي، لأنه لا يتم وجود الخير الكثير إلا بوجود شر يسير من أجل الماء، فلا يفوتو الخير الكثير بذلك، بل يقع على ما ينطوي عليه من الشر البسيط. وهذا معنى وقوع الظلم في العالم، فتفهم"<sup>(19)</sup>

إننا نلاحظ هنا شبهاً كبيراً بين عبارات ابن خلدون وعبارات ابن سينا، ولكن الفرق بينهما هو، كما أشرنا إليه أعلاه، أن ابن سينا يبحث في مشكلة الشر في الكون بوجه عام، أما ابن خلدون فيبحث فيها كما هي في المجتمع حيث يقع الظلم من بعض أفراد المجتمع على بعضهم الآخر.

### ابن خلدون وإنواع الصفاء:

إنواع الصفاء جماعة من الفكريين لا تُعرف أسماؤهم أو شخصياتهم على وجه اليقين. كل ما يُعرف عنهم أنهم ينتمون إلى الشيعة الإمامية وقد عاشوا في

القرن الرابع الهجري وكتبوا مجموعة من الرسائل هي أشبه ما تكون بدائرة معارف مرتبة تضم علوم عصرهم<sup>(20)</sup>. وقد عدّها البعض أول دائرة معارف في العالم.

وقد تضمنت رسائلهم كثيراً من الأفكار التي لها صلة بالأمور الاجتماعية. ومن هذه الأفكار قولهم بأن الدولة لها عمر تنتهي بانتهائه. ففي رأيهم أن ليس هناك دولة تبقى إلى الأبد، فكل دولة لا بد أن تميل إلى الهبوط بعد ارتفاعها. إنها تبدأ في أول أمرها نشطة قوية ثم تأخذ بالانحطاط والنقسان شيئاً فشيئاً. حيث يظهر على أهلها الشؤم والخذلان، ولا بد لها في النهاية من حد توقف عنده<sup>(21)</sup>.

الملاحظ أن ابن خلدون جاء بمثل هذه الفكرة في مقدمته، حيث شبه أطوار حياة الدولة باطوار حياة الإنسان من فتوة وكهولة وهرم. ولكن ابن خلدون يختلف عن إخوان الصفاء من ناحية التعليل لهذه الظاهرة. وهنا يظهر الفرق الكبير بين منطق إخوان الصفاء ومنطق ابن خلدون.

يحاول إخوان الصفاء تعليل الظاهرة تعليلاً "صوريًا"، إذ هم يرون أن الدول تدور في الأرض على منوال ما تدور الأفلاك في السماء، وذلك تبعاً لقانون عام يشمل الكون كله. فهم يقولون: إن الزمان نصفه نهار مضيء والنصف الآخر ليل مظلم، والزمان أيضاً نصفه صيف حار ونصفه شتاء بارد. وهما يتناولان في مجيئهما وذهابهما، كلما ذهب هذا رجع ذاك، وكلما نقص من أحدهما زاد في الآخر بذلك المقدار<sup>(22)</sup>.

مما تجدر الإشارة إليه أن هناك من سبق إخوان الصفاء إلى مثل هذه الفكرة على وجه من الوجوه. وهي في الواقع فكرة قيمة نشأت من ضمن الأساطير الشعبية لدى كثير من الأمم القديمة، في العراق ومصر وإيران والهند والصين وغيرها. وسبب نشوئها فيهم كانوا يأملون أن تتبدل أحوال الظلم والفساد التي كانوا يعانون منها، فدفعهم الأمل إلى توقع مجيء عهد جديد كمثل ما يجيء النهار بعد الليل والصيف بعد الشتاء. ومن هذه الأسطورة نشأت فكرة "المسيح" لدى العبريين، وفكرة "المهدي" عند المسلمين. وجاء إخوان الصفاء أخيراً فاتخذوها شعاراً لهم ليوحوا لاتباعهم بأن دولة الخير، التي هي دولتهم، آتية لا ريب فيها.

إن إخوان الصفاء يصنفون الدول إلى صنفين لا ثالث لهما هما، دولة الخير

ودولة الشر. وهم في ذلك يجررون على قانون "الوسط المرفع" الذي هو من قوانين النطق القديم كما أسلفنا. فالية دولة من الدول، في رأيهم هي منذ البداية إما أن تكون خيرة أو شريرة، وهي تبقى كما بدأت إلى النهاية. والتاريخ ليس سوى دورات تتعاقب فيها دول الخير والشر.

يغلب على ظني أن ابن خلدون قد استمد فكرته عن الدورة الاجتماعية من "إخوان الصفاء"، إنما هو قد طورها وأخضعها لمنطقة الجديد. فهو أولاً لا يعترف بوجود صنفين متمايزين من الدول. إن كل الدول في رأيه متماثلة تقريباً، حيث تبدأ في أول أمرها صالحة ثم تنحدر في طريق الفساد تدريجاً. وابن خلدون لا يعلل ذلك على أساس ميتافيزيقي كما فعل إخوان الصفاء، بل هو يعلله تعليلاً اجتماعياً. فهو يعزّو انحدار كل دولة في طريق الفساد المحتوم إلى الترف الذي يصلح به ازدهار الدولة عادة. وبهذا يفقد الحكام خصالهم القوية التي كانوا يتخلقون بها أول الأمر، فينهارون وتنهار الدولة معهم، حيث يحل محلهم حكام جدد من أولى الخصال القوية.

يروي ابن خلدون أنه عندما وقع الحرير في الكوفة في عهد عمر بن الخطاب، استأننه الناس في بناء الكوفة بالحجارة فقال: "إفعلا ولا يزيدن أحد على ثلاث أبيات، ولا تطاولوا في البناء، والزموا السنة تلزمكم الدولة" <sup>(23)</sup>. يبدو أن الفقرة الأخيرة من كلام عمر كان لها الأثر البالغ في تفكير ابن خلدون. يقول عمر: "الزموا السنة تلزمكم الدولة". ويأتي ابن خلدون ليقول أن الناس لا يستطيعون أن يلتزموا بالسنة بعد أن يأتיהם الترف، ولهذا فلا بد أن تتضيّع الدولة منهم في نهاية المطاف.

### ابن خلدون وأبو حيان:

أبو حيان التوحيدي من مفكري القرن الرابع وكان من ذوي الثقافة الواسعة والأسلوب الناصع. وقد كتب في مواضيع شتى ليس من شأننا أن نتعرض لها في هذا المجال. لكن هناك موضوعاً كتب فيه أبو حيان وله شيء من الصلة بنظرية ابن خلدون، هو موضوع الشعوبية. فقد كان الشعوبيون مولعين بذم البداوة وبتجريدها من أية صفة حسنة. وكان غرضهم من ذلك الانتقاد من قيمة العرب إذ كان رأيهم أن العروبة والبداوة شيء واحد، مما توصف به إحداهما يصدق على الأخرى.

وقد ظهر في أيام أبي حيان رجل شعوي يلقب بالجيهاني. وقد كتب كتاباً صور فيه عادات البدو تصويراً بشعاً مليئاً بالإقداع. فهبة إزاه أبو حيان يرد عليه، حيث صار يمدح عادات البدو ويصورها تصويراً حسناً. وففي سبيل ذلك أخذ أبو حيان يقارن بين أخلاق البدو وأخلاق الحضر. فقال عن الحضر: "...إن الدناءة والرقابة والكيس والهين والخلابة والخداع والحيلة والمكر والخبث تغلب على هؤلاء وتملكهم لأن مدار أمرهم على المعاملات السينية، والذنب في الحس، والخلف في الوعد. والعرب قد قدسها الله عن هذا الباب بأسره وجبلها على اشرف العادات بقدرته...."<sup>(24)</sup>

حين نقرأ هذا الكلام في كتاب أبي حيان نجد شبهاً كبيراً بينه وبين ما جاء في مقدمة ابن خلدون من وصف للحضر. ولست أستبعد أن يكون ابن خلدون قد قرأ كتاب أبي حيان وتتأثر به. ولكن الذي ينبغي أن ننتبه إليه هنا هو أن ابن خلدون لم يقصد من ذكر مساوىء الحضر مجرد الذم، كما فعل أبو حيان. بل هو ذكرها لكي يظهر بها الجانب السيء من الحضارة، وهو في الوقت ذاته لا ينكر ما فيها من جانب حسن. فالحضر أهل علم وفن وصناعة كمثل ما هم أهل مكر وكذب وفسق. وابن خلدون ينظر إلى البداوة بمثل هذه النظرة المزدوجة، إذ أن البدو في نظره أهل شجاعة وصراحة وخلق سليم، وهم كذلك جهلة ونهابون مخربون.

إن ابن خلدون يختلف عن أبي حيان في كونه لا يرى وجود مقياس مطلق تتفاصل به الأمم. فقد تكون أمة من الأمم صالحة حسب مقياس معين، إنما هي لا بد أن تكون طالحة حسب مقياس آخر. والاختلاف في تقدير صفات الأمم ناشيء من اختلاف مقاييس الناظرين إليهم.

قد يسأل سائل فيقول: هل كان ابن خلدون شعوبياً كما ذهب إليه بعض الباحثين الحديثين؟

أنشرنا من قبل إلى أن ابن خلدون كان يعد العرب أشد الأمم توغلاً في البداوة، وهذا رأي توصل إليه ابن خلدون من ملاحظته للقبائل العربية التي كانت تسكن المغرب في ذلك العهد وكانت أكثر من غيرها تمسكاً بالخصال البدوية. ومن المؤسف أن نجد أولئك الباحثين يغفلون عن هذه النقطة في دراستهم لقديمة ابن خلدون.

فهم قد رأوا ابن خلدون ينسب للعرب صفات ذميمة فظنوا أنه كان شعوبياً بربيراً يحمل الصغينة للعرب.

نسى هؤلاء أن ابن خلدون قد نسب إلى العرب تلك الصفات الذميمة باعتبارهم أكثر الأمم بدأوة، وهو في الوقت ذاته قد نسب إليهم بهذا الاعتبار كثيراً من الصفات المدوحة التي يتصرف بها البدو حسب نظريته، فهم إذا كانوا مخربين بعيدين عن مقتضيات العلم والصناعة، فلا بد أن يكونوا من الناحية الثانية أسلم فطرة وأفضل خلقاً واقرب إلى الدين من غيرهم.

مشكلة هؤلاء الباحثين أنهم يدرسون ابن خلدون في ضوء منطقهم القديم الذي ينظر في الأمور من ناحية واحدة هي الناحية المطلقة التي لا يصح فيها التناقض. أما ابن خلدون فكان ينظر في الأمور من ناحيتي متناقضتين فالامر قد يكون حسناً من ناحية وسيئاً من الناحية الأخرى.

### ابن خلدون وابن الهيثم:

الحسن ابن الهيثم من أشهر علماء الطبيعة في الإسلام، وقد عده أحد الغربيين أعظم عالم طبيعي ظهر في القرون الوسطى<sup>(١)</sup>. وقد اشتهر بأبحاثه في موضوع الضوء والبصرات، وهو في هذا المجال بمنزلة ابن خلدون في مجال البحوث الاجتماعية. ونحن لا نعلم على وجه اليقين هل اطلع ابن خلدون على كتاب "المناظر" لابن الهيثم أم لا، إنما نلاحظ بعض الشبه بين بعض أقوال ابن الهيثم وبعض أقوال ابن خلدون. ومما يجدر ذكره أنهما كليهما يدعوان إلى اتباع المنطق الاستقرائي "المادي" في البحث وينقدان النطق الاستنباطي "الصوري".

يؤمن ابن الهيثم بأن ظواهر الطبيعة تجري على نظام ويتكرر حدوثها على نهج واحد. فيقول مثلاً إننا إذا وجدنا الأضواء التي يتيسر الاعتبار بها تتمتد أو تتعكس أو تتعطف على هيئة خاصة فيجب أن نتربّع أن تكون الأضواء جميعاً كذلك هنا وهناك وفي كل مكان والآن والمستقبل وفي كل زمان. يشرح ابن الهيثم طريقة في البحث قائلاً، "ونبتدئ في البحث باستقراء الوجودات وتصفح أحوال البصرات وتمييز خواص الجزنيات، ونلتقط باستقراء ما يخص البصر في حال الإبصار ما هو مطرد لا يتغير، ثم نترقى في البحث والمقاييس على التدرج والترتيب مع انتقاد

الخدمات والتحفظ في النتائج. ونجعل غرضنا في جميع ما نسقته ونتصفحه استعمال العدل لا اتباع الهوى ونتحزى في سانر ما نميزه وننقده طلب الحق لا الميل مع الأهواء...".<sup>(26)</sup>

وгин ناتي الى ابن خلدون نراه كابن الهيثم يؤكّد على وجود القوانين التي تتشابه في كل مكان وزمان. وإذا كان ابن الهيثم يقصد بها قوانين الطبيعة فإن ابن خلدون يقصد بها قوانين المجتمع وهو يسمّيها "العوارض الذاتية" أو "ما يلحق المجتمع من العوارض لذاته".<sup>(27)</sup>

يقول ابن خلدون إن "الماضي أشبه بالآتي من الماء بالماء"، ولهذا فهو يعني على المرفخين الذين يغفلون عن هذه القاعدة إذ هم يبالغون في نقل الأخبار فيذكرون حادث عن بعض الأمم القديمة لا يمكن أن تحدث لهش مثلنا<sup>(28)</sup>. إن الأمم القديمة، في رأيه، تجري في حوالتها الاجتماعية على نفس القوانين التي تجري عليها الأمم الحاضرة، ولهذا وجّب على المؤرخ أن يقيس الغائب منها بالشاهد والذاهب بالحاضر.<sup>(29)</sup>

يقول ابن خلدون: "وكثيراً ما وقع للمؤرخين والمفسرين ولنمة النقل المغالط من الحكايات والواقع لاعتمادهم على مجرد النقل غناً كان أو سميناً، لم يعرضوها على أصولها، ولا قاسوها بأشباهها، ولا سبروها بمعيار الحكم والوقوف على طبائع الكلمات، وتحكيم النظر وال بصيرة في الأخبار، فضلوا عن الحق، وتأهوا في بيداء الوهم والغلط".<sup>(30)</sup>

ما يلفت النظر في هذا الصدد أن ابن خلدون حين يؤكّد على هذه القاعدة في قياس الغائب بالشاهد من الحوادث، نراه يؤكّد على قاعدة أخرى يبدو عليها أنها على التقيض منها. يقول الدكتور طه حسين: إن ابن خلدون يستكشف في المجتمع قانونين يتعارضان دائمًا ويمكن أن نسمّي أولهما بقانون التشابه، ونسمّي الثاني بقانون التباين. فإذا كانت المجتمعات تتشابه من بعض الوجوه، فلا يعني هذا أنها كلها متماثلة بصفة مطلقة، بل توجد بينها فروق يجب أن يلاحظها المؤرخ<sup>(31)</sup>. على هذا يشير ابن خلدون فيقول: "فربما يسمع السامع كثيراً من أخبار الماضين ولا ينفطن لما وقع من تغير الأحوال وانقلابها، فيجرّيها لأول وهلة على ما عرف ويقيسها بما شهد، ويكون الفرق بينهما كثيراً فيقع في مهواة من الغلط".<sup>(32)</sup>

خلاصة رأي ابن خلدون في هذا الصدد هي أن المجتمع البشري قوانين تتشابه في كل مكان وزمان كمثل ما تتشابه قوانين الطبيعة. ومن بين تلك القوانين هو أن المجتمع يتغير أو يتقلب صاعداً ونازلاً من جراء تواли الدول المتتابعة عليه<sup>(33)</sup>. ولهذا يدعو ابن خلدون المؤرخين إلى النظر "المادي" الدقيق عند المقارنة بين أحوال المجتمعات المختلفة، إذ لا يجوز لهم أن يقارنوا أحوال مجتمع في مرحلة نشاطه وأزدهاره بأحوال مجتمع آخر وهو مرحلة هرمته وتدهوره، دون أن يأخذوا بعين الاعتبار الفرق الكبير بين المرحلتين. إن ابن خلدون، بعبارة أخرى، يريد من المؤرخين أن يقيسوا الغائب من الحوادث الاجتماعية بالحاضر منها، وهو يريد منهم في الوقت ذاته أن لا يغفلوا عن إدراك الفرق بين المراحل الاجتماعية التي تظهر فيها تلك الحوادث. فرب حادث عظيم يحدث في مجتمع مزدهر، ولكن الناس لا يصدقون به لأنهم يقيسونه بمقاييس المجتمع المتدهر الذي يعيشون فيه<sup>(34)</sup>

### ابن خلدون وابن الخطيب:

لسان الدين بن الخطيب صديق ابن خلدون وكان بينهما إعجاب متبادل وقد عاش ابن الخطيب في الأندلس وكان وزيراً لاثنين من ملوك غرناطة من بني الأحمر، وكان كذلك أدبياً لاماً وطبيباً حاذقاً وقد كتب كتاباً اسمه "مقنعت السائل عن المرض الهائل" تحدث فيه عن الطاعون الجارف الذي مَرَ بالمغرب وأوروبا قبيل ذلك العهد وبلغت ضحاياه ما يناهز الخمسة والعشرين مليوناً من النفوس.

لقد كان الناس في ذلك الحين يعللون الطاعون على منوال ما يعلله العامة في أيامنا، فمنهم من قال بأن الله سلطه على عباده نتيجة فسقهم وعصيائهم لأمره، ومنهم من قال بأنه كان ناتجاً عن الأوضاع الخاصة بالنجوم. وجاء ابن الخطيب في كتابه ينتقد هذه التعليقات ويقول إن الطاعون ينتقل بالعدوى عن طريق الشباب والأواني وغيرها، وأن الوسيلة الصحيحة للوقاية منه هي في اجتناب المصابين به. وابن الخطيب يخاطب الذين ينكرون العدوى استناداً إلى الشريعة فيقول: "إن وجود العدوى أمر ثابت بالتجربة والبحث واليقين الحسي والأخبار الموثقة. لا نشاهد أن الشخص الذي لا يتصل بالصابين يبقى سليماً بينما الذي يتصل بهم ينتقل إليه المرض. فالشريعة لا تتعرض لسائل الطب وحوادث الطبيعة التي يجب على البشر أن يدرسوها بأنفسهم ويستخدموا حواسهم وعقولهم في سبيل معرفتها"<sup>(35)</sup>

من المحتمل جداً أن يكون ابن خلدون قد اطلع على كتاب ابن الخطيب هذا، أو هو على الأقل قد تأثر ببعض أفكاره عن طريق الاتصال الشخصي بمؤلف الكتاب. وعلى أي حال فنحن نجد تشابهاً كبيراً بين تلك الأفكار وأفكار ابن خلدون من حيث علاقة الشريعة بمسائل الطب.

يقول ابن خلدون في فصل "علم الطب" من مقدمته "إن الله بعث النبي ليعلمنا الشرائع ولم يبعثه ليعلمنا مسائل الطب أو غيرها من المسائل العلمية،" فلا ينبغي أن يحمل شيء من الطب الذي وقع في الأحاديث الصحيحة المنقولة على أنه مشروع، فليس هناك ما يدل عليه، اللهم إلا إذا استعمل على جهة التبرك وصدق العقد الإيماني، فيكون له أثر عظيم في النفع. وليس ذلك في الطب المزاجي، وإنما هو من آثار الكلمة الإيمانية، كما وقع في مداواة المبطون بالعسل. والله الهادي إلى الصواب لا رب سواه" (36).

يحاول ابن خلدون هنا بإعاد مسائل الطب عن الدين والشريعة كما فعل ابن الخطيب، ولكنه يمتاز عليه بكونه يعترف بما للإيحاء الإيماني من أثر في علاج أمراض. فهو يشير إشارة واضحة إلى أن التبرك بالتأثيرات الدينية ليس فيه فائدة طبيعية، إنما تأتي فائدته من أثر "الكلمة الإيمانية" في النفس.

وأين خلدون لا يكتفي بهذا بل ذراه يحاول أيضاً بإعاد مسائل الطب عن مجال السحر والطلاسم. وهو ينتقد في ذلك رأي أبي عبيد البكري الذي فسر انتشار الأمراض في مدينة قابس على أساس سحري.

يقول البكري في كتابه "المسالك والممالك" : إن مدينة قابس كانت من قبل قليلة الأمراض، ثم وقع فيها حفر ظهر فيه إماء من نحاس مختوم بالرصاص، فلما فض ختامه صعد منه دخان إلى الجو وانقطع. وكان ذلك مبدأ الحميات في قابس (37). يقصد البكري بهذا أن الإناء كان يحتوي على بعض الطلاسم التي تحفظ المدينة من الأمراض، فلما فض ختامه زال أثره الواقي.

يصف ابن خلدون تعلييل البكري هذا بأنه "من مذاهب العامة ومباحثهم الركيكة" (38). ويأتي ابن خلدون بدلاً عنه بتعليق اجتماعي، حيث يقول: إن انتشار أمراض الحميات في مدينة قابس يرجع إلى ما حدث فيها من نقص في السكان.

والسبب في ذلك أن قلة السكان تجعل الهواء راكداً متعفناً فتتعفن أجسام الناس والحيوان من جراء ذلك. أما إذا كثر السكان وكثرت حركاتهم في المدينة فإن الهواء يتحرك بحركتهم فيزول عنه الركود والعفونة، ونقل الأمراض<sup>(39)</sup>

لا ننكر ما في هذا التعليل الذي جاء به ابن خلدون من وهن ظاهر، ولكنه مع ذلك يمتاز على تعليل البكري بمنطقه الواقعي. لقد كان تعليل ابن خلدون محاولة فاشلة من غير شك، إنما هي على أي حال محاولة "تقدمية" بالمقارنة إلى ما كان مالوفاً في ذلك العهد.

ومما يتصل بهذا الموضوع رأي ابن خلدون في تعليل كثرة الكحوz الخفية تحت الأرض في بلاد الشرق. فقد كان الناس يفسرون كثرتها في الشرق وقلتها في المغرب بأسباب نجمية. ويأتي ابن خلدون هنا بملاحظة قيمة إذ يقول: "وهم إنما اعطوا في ذلك السبب النجمي، وبقي عليهم أن يعطوا السبب الأرضي وهو ما ذكرناه من كثرة العمran واختصاصه بأرض المشرق وأقطاره. وكثرة العمran تفيد كثرة الكسب بكثرة الأعمال التي هي سببه. فلذلك اختص المشرق بالرفه من بين الآفاق، لا أن ذلك ل مجرد الأثير النجمي. فقد فهمت مما أشرنا لك أولاً أنه لا يستقل بذلك، وإن المطابقة بين حكمه وعمران الأرض وطبيعتها أمر لا بد منه"<sup>(40)</sup>

### ابن خلدون وابن العربي:

القاضي أبو بكر ابن العربي من فقهاء الأندلس ومؤلفيها الشهورين. وكان له صولات وجولات في الدفاع عنبني أمية، ولعله كان الوحيد بين الفقهاء المسلمين الذي اندفع في هذا السبيل اندفاعاً شديداً وأعلن رأيه للناس إعلاناً صريحاً لا مواربة فيه.

ولابن العربي كتاب اسمه "العواصم من القواصم" بحث فيه الفتنة التي حدثت في صدر الإسلام ودافع فيه عن الذين اشترکوا فيها من بنی أمیة وغيرهم. ولا شك عندنا أن ابن خلدون قرأ هذا الكتاب وتاثر به كثيراً وقد وجدناه ينحو منحى ابن العربي عند مناقشته لتلك الفتنة في مقدمته<sup>(41)</sup>

ولابن العربي رأي في ثورة الحسين على يزيد معروف. فهو يقول إن الحسين قتل بشرع النبي جده، إذ أن النبي قال في حديث له كما يرويه ابن العربي في كتابه:

"إنه ستكون هنات وهنات، فمن أراد أن يفرق أمر هذه الأمة وهي جميع فاضربوه بالسيف كائناً من كان" . ويرى ابن العربي أن الذين اشتركوا في قتل الحسين إنما فعلوا ذلك إطاعة للأمر النبوى، وقد كان الواجب على الحسين أن يجلس في بيته فلا يقوم بثورته طلباً للحق إذ أن ثورته جرّت على الإسلام الفتنة والفرقة<sup>(42)</sup>

والغريب من ابن العربي أنه في الوقت الذي يشجب فيه خروج الحسين على يزيد نراه يدافع عن أولئك الذين خرجوا على علي بن أبي طالب اثناء خلافته. فهو يحاول تبرير خروجهم بشتى الوسائل على الرغم من اعتراضه بأنهم قد بايعوا علياً في أول الأمر. فهو يقول: "فيحتمل انهم خرجوا لخلع علي لأمر ظهر لهم، وهو انهم بايعوا لتسكين الثائرة وقاموا يطلبون الحق، ويحتمل انهم خرجوا ليتمكنوا من قتلة عثمان. ويمكن انهم خرجوا في جمع طائف المسلمين وضم نشرهم وردهم الى قانون واحد، حتى لا يضطربوا فيقتتلوا وهذا هو الصحيح لا شيء سواه، وبذلك وردت صحاح الأخبار"<sup>(43)</sup>

نستطيع أن نقول عن ابن العربي إنه "جمع الصيف والشتاء في سطح واحد" كما يقول المثل الدارج. فهو يقول عن الحسين أنه فرق شمل الأمة بخروجه على يزيد، ثم يقول عن الذين خرجوا على علي بأنهم أرادوا جمع شمل الأمة. يبدو أن السبب الذي حدا بابن العربي إلى هنا هو كونه من دعاة بني أمية والمعصبين لهم. ومن شأن المعصب أنه قد يقع في التناقض من أجل الدفاع عنمن يتعرض له من حيث يدرى أو لا يدرى.

هذا يظهر الفرق بين ابن العربي وابن خلدون. فابن خلدون يحاول أن يتخذ إزاء تلك القضية موقف من ينظر فيها من ناحيتين، فيحكم في كل ناحية من وجهة نظر أصحابها. إنه يروي عن علي أنه سئل عن قتلى الجمل وصفين من كلا الجانبين فقال: "والذي نفسي بيده لا يموتن أحد من هؤلاء وقلبه نقى إلا دخل الجنة" <sup>(44)</sup>. يقصد ابن خلدون بهذا أن الحكم على كلا الفريقين يجب أن يستند على نقاء القلب وإخلاص النية. فمن كان منهم مخلصاً في طلب الحق دخل الجنة، مهما كان رأيه أو فعله، ولا فرق في ذلك بين من ينتمي إلى هذا الجانب أو ذاك. ويلخص ابن خلدون رأيه بعبارة تشبه عبارة المدام شتايل الشهورة: "لو عرفت كل

شيء لعذرت كل إنسان" . وابن خلدون يقول: "إذا نظرت بعين الإنصاف عذرت الناس أجمعين..."<sup>(45)</sup>

ويتطرق ابن خلدون إلى رأي ابن العربي في خروج الحسين، فيقول: "وقد غلط القاضي أبو بكر بن العربي المالكي في هذا فقال في كتابه الذي سماه بالعواصم والقواعد ما معناه أن الحسين قتل بشرع جده، وهو غلط حملته عليه الغفلة عن اشتراط الإمام العادل، ومن أعدل من الحسين في زمانه في إمامته وعدالته في قتال أهل الآراء؟"<sup>(46)</sup>

### ابن خلدون والغزالى:

إن أثر الغزالى في تفكير ابن خلدون كبير جداً يصعب على الباحث استقصاؤه. وربما صح القول إن ابن خلدون تأثر بأفكار الغزالى أكثر مما تأثر بغيره من مفكري الإسلام.

اشرنا سابقاً إلى بعض الآراء التي اقتبسها ابن خلدون من الغزالى وحاول تطويرها بما يلائم منطقه الملاي. ونود هنا أن نشير إلى رأي آخر هو فيما يتصل بالأخلاق العملية. فقد ذهب الغزالى في هذا الشأن مذهباً خالفاً به الكثيرين من مفكري الإسلام.

يعتقد الغزالى أن الأخلاق من الأمور النسبية الاعتبارية، إذ ليس فيها شيء حسن أو قبيح بذاته. فقد اعتاد الإنسان أن يصف الشيء بأنه حسن أو قبيح تبعاً لما يوافق غرضه منه أو يخالفه. إن الإنسان في رأي الغزالى شغوف بنفسه وهو لذلك يقضي بالحسن والقبح على الأمور بوجه مطلق، وهو لا يدري أن غيره قد يقضي على الأمور بعكس ما يقضي هو به. ونحن لو تركنا الناس وشأنهم فيما يطلقون عليه من حسن وقبح لضاعت القلييس. والناس إنن لا بد لهم من أن يعتمدوا في أحكامه على شرع يأتي من وراء الغيب ليرشدهم إلى ما هو حسن وقبيح فيها<sup>(47)</sup>

ويطبق الغزالى مفهومه هذا على الميل والغرائز البشرية كحب المنافع الدنيوية، والشهوة، والغضب، وما أشبه<sup>(48)</sup>. فهذه من الأمور التي كان الفقهاء والواعظون يشجبونها شجباً مطلقاً ويعذونها قبيحة بذاتها. أما الغزالى فيرى أنها قد تكون حسنة أو قبيحة حسب الغرض الذي تستخدم من أجله. فإذا قصد بها التوصل إلى

أغراض مذمومة كانت قبيحة، كمثل أن يغضب الإنسان من أجل الباطل، أو يشتتهي إمراة محرمة عليه، أو يحب المال لكي ينفقه في سبيل الشيطان. ولكن الإنسان حين يقصد بها أغراضًا مشروعة تصبح أعمالاً حسنة يوجره الله عليها.

ما يلفت النظر أن نرى ابن خلدون في مناقشته لموضوع العصبية يذهب فيها مذهب الغزالي تماماً. فهو يقول إن الشرع قد ذم العصبية كما ذم الشهوة والغضب، ولا يعني ذلك تركها وابطالها بالكلية. فمثل ما تكون الشهوة ضرورية لبقاء النوع، كذلك تكون العصبية إذ هي، في رأي ابن خلدون، ضرورية للملة وبوجودها يتم أمر الله. والشرع إنما ذم العصبية لكي ينهى عن استخدامها في الباطل، وهي إذ تستخدم في الحق لا بد أن تكون حسنة غير مذمومة<sup>(49)</sup>

حاول ابن خلدون توسيع رأي الغزالي بحيث جعله يشمل مختلف الظواهر الاجتماعية. فهو قد بحث في مواضيع الملك والجاه والهجرة والتعرّب وغيرها على منوال ما بحث في موضوع العصبية. كما رأينا في فصل سابق. ويمكن القول إن ابن خلدون كان في هذا يتبع مبدأ "الغاية تبرر الواسطة". وهو يقرب في ذلك من مكيافيلي كما لا يخفى.

### ابن خلدون والطروشي:

أبو بكر محمد بن محمد الأندلسى الطروشى كان من فقهاء القرن الخامس الهجرى. وقد كتب كتاباً غير قليلة منها كتاب "سراج الملوك". وهذا الكتاب له أهمية خاصة بالنسبة لابن خلدون. ويخصه ابن خلدون بالذكر حين يتحدث عن الذين كتبوا في موضوعه قبله. يقول: "و كذلك حوم القاضى أبو بكر الطروشى فى كتاب سراج الملوك، وبؤبه على ابواب تقرب من ابواب كتابنا هذا ومسائله، لكنه لم يصادف فيه الرمية ولا اصاب الشاكلة، ولا استوفى المسائل، ولا اوضح الأدلة، إنما يبوب الباب للمسألة، ثم يستكثر من الأحاديث والآثار، وينقل كلمات متفرقة لحكماء الفرس مثل بزرجمهر والموبدان، وحكماء الهند والماثور عن دانيال وهرمس وغيرهم من أكابر الخليقة، ولا يكشف عن التحقيق قناعاً، ولا يرفع بالبراهين الطبيعية حجاباً، إنما هو نقل وتركيب شبيه باللواعظ، وكانه حوم على الغرض ولم يصادفه، ولا تحقق قصده، ولا استوفى مسائله"<sup>(50)</sup>

أعتقد أن هذا الذي يقوله ابن خلدون عن كتاب الطرطوشى لا يعطينا صورة حقيقية عنه. فالكتاب قيم جداً يدل على ما كان مؤلفه من دأب على الاستقصاء، وفيه نجد كثيراً مما قاله القدماء في موضوع الدولة والرعاية وما يتصل بهما من شئون السياسة. ولكن الطرطوشى ينحو فيه منحى وعظياً خالصاً حيث يذكر فيه ما هو واجب في شئون السياسة لا ما هو واقع فعلاً فيها. ومن الممكن اعتبار الكتاب نموذجاً لنمط التفكير الذى كان مسيطرًا على أذهان القدماء في مثل هذه الشئون.

والكتاب على أي حال يعد مرجعاً مهمًا من مراجع ابن خلدون. فحين نقرأ مقدمة ابن خلدون نتلمع في كثير من فصولها أثر الطرطوشى. والظاهر أن ابن خلدون لم يبدأ بكتاب القيمة إلا بعد أن قرأ كتاب الطرطوشى قراءة دقيقة. ولا يسعنا المجال أن نحصي كل ما جاء في المقدمة من معلومات وحكايات منقولة عن الطرطوشى. فهي كثيرة جداً. إنما يجب أن نلاحظ هنا أن ابن خلدون حين اقتبس تلك المعلومات والحكايات أخرجها من إطارها الوعظي وجعلها في إطار آخر ملائم لمنطقة الواقع.

لتوضيح ذلك نأتي بمثال صغير. فقد أورد الطرطوشى في كتابه فقرة من خطبة وعظية جاء فيها: "إيها الناس أن ما بقي من الدنيا أشبه بما مضى من الماء بالماء". وكان الطرطوشى يقصد من هذه الفقرة طبعاً تنبئ الناس إلى أن الموت سيحل بهم كما حل بالأولين، وإن كل ترف مهما كان باذخاً فهو زائل لا محالة كما زال من قبل<sup>(51)</sup>. أما ابن خلدون فقد جاء في مقدمته بما يشبه تلك الفقرة، كما رأينا سابقاً، حيث قال: "لن الماضي أشبه بالآتي من الماء بالماء". ولكنه لم يقصد بها وعظاً أو تنبئها للغافلين، بل أراد بها أن يشير إلى أن المجتمع يجري على قوانين ثابتة لا تتغير.

وهناك مثال آخر يمكن أن نأتي به في هذا السبيل. فقد أورد الطرطوشى، في أحد فصول كتابه، بضعة أمثلة ليدلل بها على أن السلطان له مضار ومنافع للناس، ولكن منافعه أكثر من مضاره. فهو كالملط الذى يسقى الحرش من جهة، وقد يتاذى به المسافر من الجهة الأخرى أو تنهدم الأبنية أو تدر السيول أو تنزل الصواعق<sup>(52)</sup>. والطرطوشى إنما يقول ذلك في سبيل أن يدعوا الناس إلى شكر الله وللإيمان بأنه يريد بهم الخير. فالسلطان في رأي الطرطوشى حكمة الله عظيمة

ونعمة على العباد جزيلة، ولو لا أصبح الناس كحيتان البحر يزدري الكبير منها الصغير، إذ إن الإنسان مجبول على حب الانتصاف وعدم الإنفاق (53)

الظاهر أن الطرطوشى استمد هذا الرأى من فلسفة ابن سينا التي أشرنا إليها سابقاً في تعليل وجود الشر في الكون، وقلنا إن ابن خلدون جاء برأى مشابه له في تعليل وجود الظلم في المجتمع. ونحن لا ندرى هل اقتبس ابن خلدون رأيه هذا من ابن سينا مباشرة أم اقتبسه عن طريق الطرطوشى. يغلب على ظننا أن ابن خلدون اطلع على الرأيين معاً، ولهذا جاء رأيه الأخير وهو يحتوى على عبارات تشبه عبارات أحدهما تارة، وعبارات الثاني تارة أخرى (54)

مما تجدر الإشارة إليه أن ابن خلدون لم يذكر لفظة "السلطان" في هذا الصدد كما فعل الطرطوشى، بل وضع محلها لفظة "الجاه". ويبدو أن ابن خلدون أراد بذلك معنى أوسع مما كان يعنيه الطرطوشى. فالنافع والمضار في رأي ابن خلدون لا تظهر على أيدي المسلمين فقط، إنما هي تظهر من كل طبقة من المجتمع بالنسبة إلى ما دونها من الطبقات. فكل ذي جاه ينفع الناس ويضرهم في وقت واحد، إذ هو يقسرهم على العمل ويعنفهم من التنازع والتکالب، من جهة. وهو يستغلهم ويظلمهم، من الجهة الأخرى (55).

لكي نفهم مبلغ التأثير الذي أحدثه الطرطوشى في تفكير ابن خلدون بوجه عام، وطبيعة الخلاف بين منطقيهما، ناتي بالمثال التالي:

يقول الطرطوشى في أحد فصول كتابه: يجب على الملك أن يتخد العلماء والصالحين له بطانية يستشيرهم في أمره ويرفع مجالسهم عنده ويميزهم على من سواهم، ففي ذلك تدعيم للكه من ناحية، وفيه استمالة لقلوب الرعية من ناحية أخرى. إن العلماء هم ورثة الأنبياء، ورثوا عنهم العلم. وما دام الملك يتصرف في ملك أنه ويحكم بشرعنته فللاوجب عليه إذن أن يستمع إلى نصائح العلماء امتثالاً لأمر الله. وينتهي الطرطوشى من ذلك فيقول: والعجب من الملك الذي يغضب على عامله إذا خالف أمره، ثم لا يخاف هو من غضب ربه عند مخالفته إياه (56)

يأتي ابن خلدون فيعتقد في مقدمته رأى الطرطوشى هنا انتقاداً صارخاً. إنه لم يذكر اسم الطرطوشى صراحة في هذا الصدد، بل هو يشير إلى بعض عباراته ثم

يحاول انتقادها وتنفيدها. يقول ابن خلدون: إن العلماء كانوا ورثة الأنبياء في صدر الإسلام يوم كانت أفعالهم مطابقة لقولهم وكانتوا يحملون الشريعة اتصافاً بها وتحققاً بمناصبها. أما في عهودهم المتأخرة فقد أصبحوا في الغالب لا يعرفون من الشريعة إلا أقوالاً في كيفية العمل في العبادات وكيفية القضاء في العاملات، وهم في أفعالهم لا يتصفون بها إلا بالأقل منها، وفي بعض الأحوال<sup>(57)</sup>

ويوضح ابن خلدون الملك بأن لا يدخلوا هؤلاء العلماء في بطانتهم إلا من باب التجميل بهم في المجالس أوأخذ الأحكام الشرعية والفتاوی منهم. أما في الأمور السياسية فالعلماء من أبعد الناس عن فهمها أو إعطاء المشورة فيها. إن الشورى عند ابن خلدون لا يجوز أن يدخل فيها إلا أهل العصبية والتمرسون فيها. فهم أصحاب الحل والعقد في الدولة. أما العلماء فليسوا من الحل والعقد في شيء، وهم قد انغمسوا في الترف والدعة كسانر الحضر، وأصبحوا موظفين في الدولة وعيالاً عليها. وإنما صار اعتبارهم في الدولة إكرااماً لظهور الدين<sup>(58)</sup>

نجد هنا نموذجاً واضحاً للفرق بين تفكير الطروشي وتفكير ابن خلدون. فالأول منها ينصح الملك بأن يقربوا الفقهاء إليهم ويستشيروهم في أمورهم السياسية. أما الثاني فهو يحذر الملك من ذلك إذ الفقهاء في نظره لا يفهمون السياسة ولا يصلحون للشورى فيها، فهم أهل أقوال لا أعمال، أو هم بعبارة أخرى: يقولون ما لا يفعلون. ولست أدرى كيف احتمل الفقهاء هذا القول من ابن خلدون؟

### التركيب المبدع:

نكتفي بهذا القدر من المقارنة بين أفكار ابن خلدون وأفكار الذين سبقوه. وليس معنى هذا أن المقارنة انتهت عند حدها، أو أن ابن خلدون لم يستفد من أفكار السابقين غير الذي ذكرناه منها. الواقع أننا وقفنا بالمقارنة عند هذا الحد لشعورنا بالعجز عن الاستمرار فيها. ولو أننا استطعنامواصلة البحث في المؤلفات التي ظهرت قبل ابن خلدون لتبيّن لنا أن أكثر أفكاره إنما استمدّها منها قليلاً أو كثيراً.

وليس هذا قدح بابن خلدون أو انتقاد من عظمته الفكرية. فهو إنما اقتبس تلك الأفكار لكي يؤلف منها نظريته الجديدة، على منوال ما يفعل المخترع حين يركب اختراعه الجديد من مخترعات سابقة.

يمكن تشبيه نظرية ابن خلدون بالطائرة الأولى التي اخترعها الأخوان ولبير وأورفيل رايت. فنحن إذ ننظر إلى هذه الطائرة نكاد لا نجد فيها سوى أجزاء كان قد اخترعها أناس قبلهما، كالجناحين والمحرك الغازي والرفاس وما أشبه. وجاء الأخوان أخيراً فجمعوا تلك الأجزاء في جهاز واحد، وذلك بعد أن أجروا فيها بعض التغيير والتطویر. فتم لهما صنع الطائرة التي هزت العالم وغيّرت وجه الحضارة البشرية.

لا شك أن الأخرين رايت ما كان في مقدورهما اختراع الطائرة لو لم يكن قد تم قبل ذلك اختراع المحرك الغازي والرفاس وغيره. فهذا قد استمدوا اختراعهما العظيم من مخترعات كانت موجودة في زمانهما. معنى هذا أن ذكائرهما المجرد لم يكن وحده كافياً لاختراع الطائرة. وكان لا بد من وجود مخترعين آخرين يمهدون لهاما الطريق ويسهلان لهاما المشكلة. ولو أنها كانا قد عاشا قبل الزمن الذي عاشا فيه فعلاً، لربما كان مصيرهما كمصير المرحوم عباس بن فرناس.

مثل هذا يمكن أن نقول عن ابن خلدون. فالرجل قد اخترع "طائرة" فكرية عظيمة. ولكنه لم يكن قادراً على اختراعها لو لم يظهر قبله من يمهد له الطريق. إن ابن خلدون بعبارة أخرى ليس سوى نتاج للثقافة الضخمة التي كانت تزدهر قبله. لا ننكر أنه وصل بنظريته إلى القمة، ولكن القمة لا يمكن أن تكون معلقة في فراغ. فهي لا بد أن تستند على جبل شامخ تحتها.

من سوء حظ الفكر البشري أن تخبو الثقافة الإسلامية بعد ابن خلدون، فلا يظهر بعده من يرتفع بالقمة إلى مدى أعلى. ولو أتيح لتلك الثقافة أن تواصل ازدهارها بعد ابن خلدون لكان لها شأن آخر غير الذي رأينا، ولربما ظهر فيها من معيار ابن خلدون مفكرون آخرون يطورون الفكر البشري ويزيدون في اتضاحه.

إننا لا نعجب من ظهور مفكر عظيم كابن خلدون في خاتمة ازدهار الثقافة الإسلامية. ولعل ذلك مما يقتضيه تطور تلك الثقافة. فقد رأينا جداول الفكر تتجمع شيئاً فشيئاً. وجاء ابن خلدون أخيراً ليجدها جاهزة بين يديه. ولم يكن عليه إلا أن يربط بينها ليؤلف منها نظريته الكبرى. ولكن مشيئة الله لم تسمح لتلك النظرية أن تنمو، لخmod الثقافة التي انبعثت منها. فبقيت النظرية منسية على الرفوف لا يعرفها إلا القليل من الناس كما سيأتي بيانه في فصل قادم.

## هوامش الفصل التاسع:

- William Ogburn, Social Change, (N.Y.1922) p.82-83. (1)
- (2) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي)، ص 267 - 269 .
- (3) القرآن، سورة الإسراء، آية 16 .
- (4) القرآن، سورة سبأ، آية 34 .
- (5) القرآن، سورة الزخرف، آية 23 - 24 .
- (6) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي)، ص 876 - 877 .
- (7) المصدر السابق ، ص 879 - 880 .
- (8) المصدر السابق، ص 878 - 879 .
- (9) المصدر السابق، ص 272 - 273 .
- (10) علي عبد الواحد وافي، فصول من آراء أهل المدينة الفاضلة، (القاهرة 1961) ، ص 21 .
- (11) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي)، ص 912 .
- (12) المصدر السابق، ص 253 .
- (13) المصدر السابق، ص 445 - 446 .
- (14) المصدر السابق، ص 486 - 487 .
- (15) عثمان أمين، شخصيات ومذاهب فلسفية، (القاهرة 1945)، ص 70 .
- (16) عباس محمود العقاد، الشيخ الرئيس ابن سيناء، (القاهرة 1946)، ص 101 .
- (17) عبد الكريم الشهريستاني، الملل والتحل، ج 1 ، ص 7 - 8 .
- (18) المصدر السابق، ج 1 ، ص 10 .
- (19) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي)، ص 910 .
- (20) ت . ج . دي ور، تاريخ الله في الإسلام (ترجمة مسط بـ للهدي نور الدين، لجنة الوفوة 1937)، ص 98 .
- (21) رسائل إخوان الصفاء، (القاهرة 1928)، ج 1 ص 130 - 131 .
- (22) المصدر السابق، ج 1 ص 131 .
- (23) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي)، ص 857 .
- (24) أبو حيان التوحيدي، الامتناع والمؤانسة، (القاهرة)، ج 1 ، ص 82 .
- (25) قدرى حافظ طوقان، الخالدون العرب، (بيروت 1954)، ص 118 .
- (26) جميل صليبا وكمال عياد، المنطق وطراقي العلم العامة، (بيروت 1948)، ص 8 .
- (27) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي)، ص 119 .
- (28) المصدر السابق، ص 220 .
- (29) المصدر السابق، ص 219 .
- (30) المصدر السابق، ص 219 .

- (31) طه حسين، فلسفة ابن خلدون الاجتماعية، ص 42 - 46 .
- (32) مقدمة ابن خلدون، (طبعة جنة البيان العربي)، ص 253 - 254 .
- (33) المصدر السابق، ص 253 .
- (34) المصدر السابق، ص 496 - 506 .
- (35) جميل صليبا وكمال عياد، النطق وطرائق العلم العامة، ص 6 - 7 .
- (36) مقدمة ابن خلدون، (طبعة جنة البيان العربي)، ص 110 .
- (37) المصدر السابق، ص 837 .
- (38) المصدر السابق، ص 837 - 838 .
- (39) المصدر السابق، ص 838 .
- (40) المصدر السابق، ص 868 .
- (41) المصدر السابق، ص 554 - 564 .
- (42) أبو بكر بن العربي، العواصم من القواسم، ص 232 .
- (43) المصدر اسماق، ص 151 .
- (44) مقدمة ابن خلدون، (طبعة جنة البيان العربي)، ص 558 .
- (45) المصدر السابق، ص 559 .
- (46) المصدر السابق، ص 563 .
- (47) ذكي مبارك، الأخلاق عند الفزالي، (طبعة دار الكتاب العربي)، ص 91 - 92 .
- (48) سليمان دنيا، الحقيقة عند الفزالي، (طبعة دار احياء الكتب العربية)، ص 220 ، 456 - 457 .
- (49) مقدمة ابن خلدون، (طبعة جنة البيان العربي)، ص 538 - 539 .
- (50) المصدر السابق، ص 268 - 269 .
- (51) أبو بكر الطرطoshi، سراج الملوك، (القاهرة 1935)، ص 46 .
- (52) المصدر السابق، ص 89 - 90 .
- (53) المصدر السابق، ص 87 .
- (54) مقدمة ابن خلدون، (طبعة جنة البيان العربي)، ص 909 - 910 .
- (55) المصدر السابق، ص 910 .
- (56) أبو بكر الطرطoshi، سراج الملوك، ص 97 .
- (57) مقدمة ابن خلدون، (طبعة جنة البيان العربي)، ص 573 - 575 .
- (58) المصدر السابق ، 573 - 575 .

## الفصل العاشر

### ابن خلدون والفلسفة

ذكرنا في الفصل السابق كيف استمد ابن خلدون نظريته من آراء مفكرين سابقين. وكان هؤلاء المفكرون على أنواع شتى، فكان منهم الفقيه والمتصوف والفيلسوف والعالم الفيزيائي والأديب والمورخ.

ونريد في هذا الفصل أن نركز البحث على الفلسفة ومبلغ اثرها في تفكير ابن خلدون. ونقصد بالفلسفة هنا تلك التي استمدت جذورها من الفلسفة الاغريقية القديمة وتمثلت في الكلدي والفارابي وابن مسكونيه وابن سينا وابن باجة وابن طفيل وابن رشد وأمثالهم.

لقد اتضح لنا من خلال سيرنا في هذا الكتاب، أن التفكير الإسلامي جرى على خطين متضادين؛ فكان أحدهما يجري في نطاق الفلسفة الآنفة الذكر، بينما كان الثاني يجري في نطاق معارض له، وهو الذي تمثل في الغزالى وابن تيمية وأمثالهما. وكان من رأينا أن ابن خلدون أقرب إلى الخط الثاني منه إلى الخط الأول، وأنه كان امتداداً لاتجاه الغزالى وابن تيمية في نقد الفلسفة والنطاق القديم.

ونحن إذن نؤكد الآن على هذه الناحية من تفكير ابن خلدون، لا نعني أنه لم يتاثر إطلاقاً بالأفكار التي وردت في كتب الفلاسفة. الواقع أنه قد استفاد من تلك الأفكار كما استفاد من آراء غيرهم، كما سنرى بوضوح في هذا الفصل.

سندرس في هذا الفصل أثر الفلسفة في تفكير ابن خلدون من ناحية معينة، وهي الناحية التي تخص موقف الفلسفة من العامة. إنني أعتقد أن هذه الناحية تتصل اتصالاً وثيقاً بتفكير ابن خلدون. فالعلامة هم الذين يؤولون كيان المجتمع البشري في الغالب، وهم الذين ينتجون معظم الظواهر الاجتماعية التي عُنى ابن خلدون بدراستها. فكيف كان الفلاسفة ينظرون إلى العامة؟ وما هو رأي ابن خلدون فيهم؟

سنحاول فيما يلي استعراض الملامح الرئيسية لوقف الفلسفة من العامة، منذ ظهور الفلسفة في العالم الإسلامي على يد المعتزلة حتى انتهت أخيراً على يد ابن رشد. ونحن لا ندعى أنه استعراض شامل أو كافٍ. إنما هو على أي حال نوع من التمهيد لعله غير خال من فائدة في تبيان بعض الجذور الفكرية التي استمد منها ابن خلدون نظريته الاجتماعية الكبرى.

### رأي المعتزلة في العامة:

يمكن اعتبار المعتزلة من أوائل فلاسفة الإسلام. فقد تبنوا الفلسفة الإغريقية منذ بداية دخولها الإسلام، وتحمسوا لها حماساً شديداً. وكان لهم من جراء ذلك أهمية كبيرة في تطوير الفكر الإسلامي وتنوعه.

وقد اتخذ المعتزلة نحو العامة موقفاً لا يخلو من احتقار وذم. وليس هذا بمستغرب منهم. فالعلامة ميلتون عادة إلى التسليم والتصديق بكل ما جاء به الآباء من عقائد وعادات. ومن الطبيعي أن يحتقر المعتزلة نزعة التسليم هذه التي يرونها في العامة. فالمعزلة أناس عقليون يستخدمون العقل والمنطق في مختلف شؤونهم الدينية والدنيوية. وهم وجدهم يحاولون إصلاح عقائد العامة عن طريق نشر التفكير الفلسفـي فيهم. وقد أدى ذلك بهم إلى كثير من العناء. كما سترى.

وكان من أشد المعتزلة احتقاراً للعامة ثمامـة بن الأشـرس الذي عاش في عهد المـؤمن وكان له عنده حـظـوة كبيرة. وقد قال مـرة يـحرـضـ المـمؤـمنـ على الاستـهـانـ بالـعـامـةـ: "ـوـمـاـ العـامـةـ؟ـ وـالـهـ لـوـ وجـهـتـ إـنـسـانـاـ عـلـىـ عـاتـقـهـ سـوـادـ وـمـعـهـ عـصـاـ لـسـاقـ".

إليك عشرة آلاف منها، وقد سواها الله بالأنعام فقال: ألم تحسب أن أكثرهم يسمون أو يعقلون إن هم كالأنعام بل هم أضل سبيلاً...<sup>(1)</sup>

والظاهر أن لثامة هذا يدأ طول في جذب المؤمن إلى مذهب الاعتزال. والمعروف أن المؤمن كان في أول أيامه متتشيعاً يميل إلى العلوين، ثم أخذ يتتحول تدريجياً نحو المعتزلة. وفي عام 212 أظهر المؤمن القول بخلق القرآن، وهو قول كان المعتزلة يقولون به خلافاً للمحدثين الذين كانوا يؤمنون بأن القرآن قديم غير مخلوق. وفي عام 218 أمر المؤمن بامتحان القضاة في قضية خلق القرآن. وبذلك بدأت "المحنّة" الشهورة التي أشتد فيها الصراع بين المعتزلة والمحدثين، وانحازت العامة إلى جانب المحدثين ضد المعتزلة.

تعد "المحنّة" حدثاً مهماً في تاريخ الإسلام الفكري. وهي قد استمرت أربعة عشر عاماً، نال المحدثون فيها شتى أنواع الاضطهاد والبلوى. وكان زعيم المحدثين فيها الإمام أحمد بن حنبل. وكانت منزلته في قلوب العامة ترتفع بمقدار ما نال من الاضطهاد. والظاهر أن بعض الفقهاء حاولوا أن يتشبهوا به لكي ينالوا السمعة والجاه بين العامة<sup>(2)</sup>

كان من رأي ابن حنبل وسائر المحدثين الذين تابعواه أن الكلام في خلق القرآن لا يصح أن يصل إلى العامة لأنهم ليسوا أهلاً للنظر، فإذا قلنا لهم إن القرآن مخلوق لم يبق في نفوسهم إلا شيء واحد هو عدم التقديس والإجلال، وهذا يدعو إلى ضعف العقيدة. فالواجب إذن أن يسد هذا الباب بتاتاً حفظاً لدين العامة وهم السود الأعظم في الأمة<sup>(3)</sup>

أما المعتزلة فكان رأيهم أن عقيدة العامة قد فسدت بتأثير الأساطير والخرافات التي راجت بينهم، ولا يمكن إصلاحها إلا عن طريق تعويدهم على النظر العقل في أمورهم الدينية. وقد اتخد المعتزلة قضية خلق القرآن شعاراً لهم في هذا السبيل، حيث كانوا يمتحنون به الفقهاء ليميزوا بين من هو عامي في تفكيره منهم ومن هو عقلاني. وكانت الحكومة تؤيدهم في هذا الامتحان وتعاقب من يخالفهم فيه.

وظلت "المحنّة" قائمة بعد موت المؤمن، حيث واصل المعتصم والواشق السير فيها على طريقة المؤمن. ولم تنته "المحنّة" إلا عندما تولى التوكل الخلافة. يقول

السعودي: "لما أضفت الخلافة للمتوكل أمر بترك النظر والباحثة في الجدال، والترك لما كان الناس عليه في أيام المعتصم والواشق، وأمر الناس بالتسليم والتقليد، وأمر الشيوخ المحدثين بالتحديث، وإظهار السنة والجماعة"<sup>(4)</sup>.

يبدو أن عهد المأمور كان له أهمية بالغة في تاريخ الفكر الإسلامي. ويمكن القول إن مصطلح "أهل السنة والجماعة" نشأ بين الناس في ذلك العهد، وهو يعني السواد الغالب من المسلمين الذين فضلوا التمسك بـ"السنة" والانحياز إلى "الجماعة" بدلاً من الاختلاف والتمنطّق. ومن هنا انتشر بينهم القول المشهور "من تمنطق فقد تزندق".

لقد شهد العراق في عصوره المتاخرة نزاعاً شديداً بين الشيعة وأهل السنة. والظاهر أن هذا النزاع لم يكن له في عهد المأمور شأن يذكر، بل كان هناك مكانه النزاع بين المعتزلة وأهل السنة. وقد أثر هذا النزاع في التفكير الإسلامي تأثيراً كبيراً. وكان من أشد عناصر أهل السنة حماساً وتعصباً في هذا الصدد أولئك الذين أطلق عليهم اسم "الحنابلة" نسبة للإمام أحمد ابن حنبل. فكانوا يصولون ويوجلون، شاهرين بآيديهم سلاح "السنة" يهاجمون به كل من يخالفهم في رأي أو عقيدة. فكانوا يكبسون البيوت أو يقذفونها بالحجارة. وسيطرت النزعة الغوغائية في الشوارع بشكل يشبه من بعض الوجوه ما حدث في العراق مؤخراً في عامي 1958 و1959.

ونال المعتزلة من ذلك القسط الأوفى. فقد صار الناس يطاردونهم ويضطهدونهم في كل مكان. فلا يكاد يظهر على أحدهم ما يدل على مذهبه في الاعتزال حتى تهيج العامة عليه. وأخذ المعتزلة من جراء ذلك يتكتمون في عقائدهم ويلتزمون "التقىة". وحاول البعض منهم الفرار بأنفسهم إلى الأقطار النائية.

من طريف ما يحكى في هذا الصدد أن سببويه المصري كان يعلن اعتزاله في الأسواق بمصر وكان الناس يحتملون ذلك منه لما كان عليه من الوسوسه والجنون. يدخل ذات مرة في سوق الوراقين وكان من بين الحاضرين في السوق شيخ معتزلي اسمه أبو عمران. فصاح سببويه قائلاً: "الدار دار كفره، حسبكم انه لم يبق في هذه البلدة العظيمة أحد يقول القرآن مخلوق إلا أنا وهذا الشيخ أبو عمران ابقاء الله". فقام أبو عمران يحدو حافياً خوفاً على نفسه وقد لحقه رجل بنعله<sup>(5)</sup>

## **الفلاسفة الكبار:**

إن الأسطهاد الذي حل بالمعتزلة إثر "المحنة" أخذ يتسع في نطاقه حتى شمل كل أنواع النظر العقلي والفلسفية. وفي هذه الفترة ظهر بعض الفلاسفة الكبار من أمثال الكندي والفارابي وأبن سينا وأبن مسكويه.

يصح أن نقول إن هؤلاء الفلاسفة قاموا على انقضاض المعتزلة، ولكنهم أثروا أن يكونوا من طراز آخر حيث حاولوا أن يبتعدوا عن الاحتكاك بال العامة أو رجال الدين، وأن يظلوا قابعين في أبراجهم العاجية يجترون فيها أحلامهم الطوبانية.

وأخذ بعض الأمراء والترفّين يحمون الفلاسفة ويجرّون لهم المرتبات. وكانوا يفعلون ذلك من باب الفخار والتباهی لكي يقال عنهم أنهم من أولى التفكير العميق والذكاء الواسع. وصار بعض الأغنياء يحرّصون على إقتناء الكتب الفلسفية ودفع الأثمان الباهضة فيها.

اما العامة فقد كانوا على دأبهم ينظرون إلى الفلسفه كأنها مرادفة للزندقة. وكانوا يتهمون الأمراء بالزنادقة حين يرونه يقربون إليهم أحد الفلاسفة، ومما يذكر أنهم اتهموا علاء الدولة بن كاكويه بالزنادقة لتقربه ابن سينا وأصحابه إليه<sup>(6)</sup>

وشاعت في بعض الأحيان عادة إحراق الكتب الفلسفية في الشوارع والميادين العامة. يحدّثنا أحد الرواة أنه مر ذات يوم ببغداد تاجراً فشهد إحراق الكتب الفلسفية، وكان قد نصب على مقربة من الموضع منبر فجلس عليه خطيب ليشرف على عملية الحرق. وأخذ الخطيب يتناول كتاباً بعد كتاب فلما وصل إلى كتاب الهيبة لابن الهيثم أشار إلى الدائرة التي تمثل الفلك فقال: "هذه هي الدهباء، والنازلة الصماء، والمصيبة العميماء". ثم عمد الخطيب إلى الصفحة فمزقها ورمّها في النار<sup>(7)</sup>

## **الشيعة الاسماعيلية:**

بعد مرور زمن غير طويل على إنتهاء "المحنة" بدأت تظهر في الإسلام فرقه دينية من طراز غريب هي الشيعة الاسماعيلية، وقد عرفت باسماء شتى هي: الباطنية والرافضة والتعلّيمية والسبعية وغيرها. وهذه الفرقه تشبه المعتزلة في بناء عقائدها على أساس من الفلسفه والنظر العقلي، إلا أنها كانت تختلف عنهم في شأن

العامة. فقد رأينا المعتزلة يحاولون تصحيح عقائد العامة عن طريق تعويذهم على النظر العقلي، أما الاسماعيليون فقد استفادوا من درس "المحنة"، وأدركوا أن العامة يصعب إصلاح عقائدهم بهذه الطريقة، ولهذا وجدناهم يأتون في هذا السبيل بطريقة جديدة لا تخلو من تعمق في فهم الواقع الاجتماعي.

يعتقد الاسماعيليون أن الناس من حيث قوة نفوسهم وسلامة تفكيرهم فريقان: عامة وخاصة. فالخاصة من الناس هم وحدهم القادرون على النظر العقلي وهم الذين يجب أن يعتمد عليهم في إصلاح عقائد العامة وفي تطويرها حسب مقتضيات الظروف. أما العامة فليس عليهم إلا أن يتلقوا "التعليم" من الخاصة وأن يقلدوهم فيه ويسلموا به من غير جدال<sup>(8)</sup>.

وقد جعل الاسماعيليون الخاصة على درجات: يكون على رأسها الإمام الذي هو الجتهد الأكبر، والذي يجمع في نفسه حقيقة الشريعة وحقيقة الفلسفة. ثم يأتي بعده أصحاب الدرجات الأخرى على التوالي، إذ تكون مرتبتهم من الإمام بمقدار ما تكون عليه عقولهم من قوة نظر ونضوج تفكير. وهؤلاء هم الذين يتتوسطون بين الإمام وال العامة.

ويعتقد الاسماعيليون أن كل شريعة من الشرائع التي جاء بها الأنبياء لها "ظاهر" و "باطن". فالظاهر منها يقصد به معالجة النفوس المريضة من عامة الناس. أما باطن الشريعة فيكمن فيه المقصود الأصلي من الإصلاح الاجتماعي وهو سر لا يستطيع فهمه إلا الأنبياء وال فلاسفة وأصحاب العقول الرفيعة.

يبعد أن الاسماعيليين أرادوا بهذا حل المشكلة التي وقع فيها المعتزلة تجاه العامة. ولهذا أنشأ الاسماعيليون نظامهم الديني على أساس من الطبقيـة العقليـة، فـما يصلح لطبقة من الناس لا يصلح للطبقـات الأخرى. ويمكن القول إنـهم نجـحوا في تنـظيمـهم هذا نجاـحاً كـبيرـاً، فـكان من نـتـائـجه ظـهـورـ حـرـكـةـ القرـامـطـةـ والـحـشـاشـينـ، وـكـذـلـكـ ظـهـورـ الدـوـلـةـ الفـاطـمـيـةـ التـيـ نـافـسـتـ الدـوـلـةـ العـبـاسـيـةـ عـلـىـ الخـلـافـةـ فـتـرـةـ مـنـ الزـمـنـ.

ما تجدر الإشارة إليه أن المحدثين أثاروا على الاسماعيليين حرباً دعائية شعواء، فاتهموهـمـ بالإـلـحادـ أوـ الزـنـدـقةـ، وـعـزـواـ إـلـيـهـمـ نـيـةـ هـدـمـ اللـهـ الإـسـلـامـيـةـ. وـلـيـسـ هـذـاـ

بالأمر المستغرب. فالحدوثون دأبوا منذ أيام "المحنة" ، كما رأينا، على إلصاق تهمة الزندقة بالفلسفة على شتى صورها. وقد ساعد على ترويج هذه التهمة حول الذهب الإسماعيلي أمران.

الأول منها: أن الإسماعيليين جعلوا تنظيمهم سرياً على طريقة الماسونية الحديثة. فهم لا يكشفونه إلا لمن يثقون به من الخاصة، وكان أصحاب الدرجات الواطنة منهم لا يعرفون عن تفاصيله إلا قليلاً. ولهذا استطاع الخصوم أن يشيروا حولهم الشبهات دون أن يتمكنوا هم من الرد عليها ردًا واضحًا.

والأمر الثاني الذي ساعد على رواج التهمة حولهم أنهم كانوا يقومون بالثورات للتالية على الخلافة العباسية، حتى أنهم هددوا غير مرة عاصمة الخلافة بغداد. وكان من مصلحة الخلافة العباسية إذن أن تروج تلك التهمة بين الناس. ومن شأن الخصم دائمًا أن يختلف التهم على خصمه في سبيل إضعافه. الواقع أن تلك التهمة ساعدت الجيوش العباسية على مكافحة الثورات الإسماعيلية مساعدة لا يستهان بها.

ومما يلفت النظر أن تلك التهمة التي راجت حول الذهب الإسماعيلي بقيت مسيطرة على ذهان الكثيرين حتى أيامنا هذه. وقد أخذ بها عدد كبير من المستشرقين والباحثين الحديثين.

### ضربة الغزال:

جاءت الضربة القاصمة ضد الفلسفة أخيراً على يد الغزالى. وكان الغزالى يملك قلماً سيالاً وأسلوباً في الكتابة رائعًا، فاستخدم ذلك في مهاجمة الفلسفة وفي تبيان تهافتها ومخالفتها للشريعة. وكان له في هذا السبيل أثر ينذر أن يدانه فيه أحد في الإسلام.

من المفارقات التي تلفت النظر في هذا الصدد أنه بمقدار ما انتزعت الفلاسفة تجاه هجمات الغزالى عليها، انتصر النطق الأرسطي وراج سوقه وعم انتشاره بين الفقهاء ورجال الدين. فقد أصبح النطق بتأثير الغزالى من العلوم الشرعية التي يجب أن يعرفها كل فقيه، وإن فلا ثقة بعلومه أصلًا.

كان رأي الغزالى، كما أشرنا إليه في فصل سابق، أن النطق مفيد وضروري للفقهاء إذ هم يستطعون به استنباط الأحكام الشرعية من مصادرها الدينية. فهناك كليات عامة جاء بها الشعور، وهي مما لا يجوز التمنطق فيها، إنما يجب أن تأخذها كما هي من غير شك أو جدال. ثم يأتي استخدام النطق بعد ذلك، حيث يمكن به استنتاج الجزئيات الخاصة من تلك الكليات العامة.

اما الفلسفة فعيتها في نظر الغزالى هو أنها تستخدم النطق في كل الأمور، فلا تميز في ذلك بين الأمور التي جاء بها الشرع وتلك التي توصل إليها العقل البشري. وهي لذلك كثيراً ما تأتى بما يخالف الشريعة. وهذا كفر شنيع، اعذنا الله منه.

يقول الغزالى إن الوحي هو المصدر الوحيد للوصول إلى الحقيقة، وليس للفلسفة أن تناقض الوحي في ذلك. فالوحي يأتي من الله الذي هو علام الغيبوب، أما الفلسفة فليست سوى أوهام واباطيل تنشأ عن عقول محدودة. إن العقل قد يصلح في أمور الدنيا الضيقة، إنما هو لا يصلح في أمور الكون الأكبر الذي لا يعرفه سوى خالقه.

كان الغزالى من الداعاء الاسماعيلية، وقد هاجمهم هجوماً عنيفاً كما هاجم الفلاسفة. ولكنه فيما يبدو قد استفاد من الاسماعيلية من ناحية معينة هي تصنيفه للناس إلى عامة وخاصة. غير أنه أزاح من الطبقة الخاصة الفلسفية الذين وضعهم الاسماعيليون فيها، ووضع مكانهم شيوخ المتصوفة وأقطابهم. فهؤلاء الشيوخ عند الغزالى مرتبة خاصة من الناس تلي مرتبة الأنبياء، إذ هم يستمدون الحقيقة من الله مباشرة عن طريق الكشف الصوفي<sup>(9)</sup>

وينظر الغزالى إلى العامة على منوال قريب من نظرة الاسماعيلية إليهم. فالعامة في نظره يجب أن لا يعرفوا من أمور دينهم سوى الطاعة والتسليم. إنهم يجب أن يتلقوا الحقيقة من مصادرها ويصدقوا بها من غير جدل، وبذلك تنصلح أمور دينهم ودنياهם<sup>(10)</sup>

### العقل عند المتصوفة:

نستطيع أن نقول إن ضربة الغزالى التي ذكرناها آنفًا كانت مفيدة لذهب التصوف بمقدار ما كانت ضارة بالفلسفة. فقد أخذ التصوف ينمو وينتشر في الإسلام بعد الغزالى. وصار الناس يدخلون فيه، أو يميلون إليه ويفيدونه، على

نطاق واسع. وبُدأ المترفون والسلاطين يشيدون الرباطات والتكتاليا للمتصوفة في مختلف الأنهاء، ويرتبون لهم الأرزاق، ويقتربون إليهم طالبين منهم الدعاء لهم بالنصر على الأعداء.

وأخذ المتصوفة بمرور الأيام يتطرفون في احتقارهم للعقل. وربما صح القول أن بعضهم صاروا يفضلون الجنون عليه. افتخر ابن عربي، المتصوف المعروف، أنه أصيب بالجنون غير مرة<sup>(11)</sup>. فالجنون في رأيه قد يقرب الإنسان إلى ربه أكثر مما يقربه النظر العقلي. ومن هنا صار العامة يقدسون بعض المجانين، ويحتملون ما يصدر منهم من الأذى والساخافة، اعتقاداً منهم أنهم ألوه كرامة عند الله.

واتخذ المتصوفة وسائل شتى للسيطرة على العقل واحمد التفكير في سبيل التوصل إلى الكشف الصوفي. وقد أصبحت هذه الوسائل نوعاً من العبادة يجتمعون بها في حلقات، ويظلون يذكرون الله على نمط رتيب، ويدورون أو يرقصون، حتى يغيبون عن وعيهم. وبهذا يشعرون بأنهم قد دالوا القربي وانكشف عنهم حجاب الغيب.

ويعد المتصوفة الأحلام وسيلة من وسائل الكشف، إذ بها تظهر الروايا الصادقة التي هي في رأيهم طور من أطوار النبوة. فالآحلام عندهم إذن أولى بالتعرف مما يأتى به العقل المحدود من أوهام وأباطيل. وقد لخص المتصوفة ذلك بقولهم: "النوم يقطة واليقظة نوم"<sup>(12)</sup>. أما الموت في نظرهم فهو النوم الأكبر الذي تتم به اليقظة الكبرى كما جاء في الحديث: "الناس نائم فإذا ماتوا انتبهوا".

وأخذ بعض مشاهير المتصوفة يؤلفون كتبهم اعتماداً على الكشف الذي يتوصلون إليه عندما يغيبون عن وعيهم، كما فعل ابن عربي في كتابه "الفتوحات الملكية". وقد حدثنا ابن عربي في مقدمة كتابه هذا كيف أنه رأى النبي محمدًا في عالم المثل، وهو جالس على عرش تحف به الملائكة، فتلقي منه الأمر بالبحث في الأسرار الربانية.

### نظام الطبقات عند المتصوفة:

اتخذ المتصوفة لهم نظاماً طبقياً يشبه ذلك الذي رأيناه عند الإسماعيلية. فالناس في قربهم من الله وفي مدى اكتشاف الغيب لهم على مراتب. فالذى هو في

المربطة العالمية حر فيما يفعل أو يقول، وله الحق في أن لا يلتزم بالشاعرية الدينية كما يلتزم بها العامة. أما الذي هو في المرتبة السفلية فليس عليه إلا أن يأخذ دينه من شيوخه ويطيعهم فيه طاعة مطلقة، إذ هم أعرف منه بحقيقة الدين. يعتقد ابن خلدون أن المتصوفة اقتبسوا هذا النظام من الشيعة الاسماعيلية. يقول ابن خلدون:

" ظهر في كلام المتصوفة القول بالقطب، ومعناه رأس العارفين، يزعمون أنه لا يمكن أن يساووه أحد في مقامه في المعرفة حتى يقبحه الله. ثم يورث مقامه لآخر من أهل العرفان... وهو بعินه ما تقوله الرافضة في توارث الأنمة عندهم. فانظر كيف سرقت طباع هؤلاء القوم هذا الرأي من الرافضة ودانوا به. ثم قالوا بترتيب الأبدال بعد هذا القطب كما قاله الشيعة في النقباء، حتى إنهم لما أستدوا لباس خرقة التصوف ليجعلوه أصلاً لطريقتهم ونحلتهم وقفوه على عليٍ رضي الله عنه، وهو من هذا المعنى أيضاً. وإلا فعلٌ رضي الله عنه لم يختص من بين الصحابة بنحلة ولا طريقة في ليسوس ولا حال... نعم إن الشيعة يخليون بما ينقولون من ذلك اختصاص عليٍ بالفضل دون من سواه من الصحابة، ذهاباً مع عقائد التشيع المعروفة لهم. والذي يظهر أن المتصوفة بالعراق، لما ظهرت الاسماعيلية من الشيعة وظهر كلامهم في الإمامة وما يرجع إليها مما هو معروف، فاقتبسوا من ذلك الموازنة بين الظاهر والباطن، وجعلوا الإمامة لسياسة الخلق في الانقياد إلى الشعّ، وأفردوه بذلك، أن لا يقع اختلاف كما تقرر في الشعّ. ثم جعلوا القطب لتعليم المعرفة لأنَّه رأس العارفين، وأفردوه بذلك تشبيهاً بالإمام في الظاهر، وإن يكون على وزنه في الباطن، وسموه قطباً، لدار المعرفة عليه. وجعلوا الأبدال كالنقباء مبالغة في التشبيه. فتأمل ذلك من كلام هؤلاء المتصوفة في أمر الفاطمي وما شحذوا كتبهم في ذلك مما ليس لسلف المتصوفة فيه كلام بنفي أو إثبات، وإنما هو مأخوذ من كلام الشيعة والرافضة ومنذهبهم في كتبهم. والله يهدي إلى الحق " <sup>(13)</sup>

### الفلسفة في المغرب:

من الظواهر التي تلفت النظر في تاريخ الفلسفة الإسلامية، أن المشرق لم يشهد ظهور فيلسوف كبير بعد الغزالى. وعلى العكس من ذلك كان الغرب آنذاك يشهد ظهور فلاسفة كبار من أمثال ابن باجة وابن طفيل وابن رشد. وهذا أمر غريب في

حاجة إلى تعليل. فالمعروف عن أهل المغرب أنهم كانوا أكثر من إخوانهم أهل المشرق في كراهيتهم للفلسفة وفي اعتبارهم إياها مرادفة للكفر والزندة.

يقول المقرى في كتابه "نفح الطيب" عن أهل المغرب: " وكل العلوم لها عندهم حظ واعتناء إلا الفلسفة والتنجيم. فإن لها حظاً عظيماً عند خواصهم، ولا يتظاهرون بهما خوف العامة. فإنه كلما قيل فلان يقرأ الفلسفة، أو يشتغل بالتنجيم، أطلقت عليه العامة اسم زنديق، وقيدت عليه أنيفاسه. وإن زل في شبهة رجموه بالحجارة أو أحرقوه قبل أن يصل أمره إلى السلطان، أو يقتله السلطان تقرباً إلى العامة. وكثيراً ما يأمر ملوكهم بحرق كتب هذا الشأن إذا وجدت. وبذلك تقرب النصور بن أبي عامر لقلوبهم أول نهوضه، وإن كان غير خال من الاشتغال بذلك في الباطن..."<sup>(14)</sup>

من الممكن القول إن هذا الوضع الذي كان عليه العامة في المغرب جعل الفلسفة الغربية ذات طابع خاص بها. إلى هنا يشير الأستاذ ماكدونالد حيث قال: إن مشكلة الفيلسوف هناك كانت تنحصر في كيفية الحصول على مكانة له في مجتمع مؤلف من أناس متتعصبين ضد الفلسفة، وكيف يمكن أن يقدم افكاره ويكيف حياته في مثل ذلك المجتمع<sup>(15)</sup>

نستطيع أن نتبين الطابع الخاص لفلسفه المغرب في النظرة التي كانوا ينظرون بها إلى العامة وكيف تلوّنت فلسفتهم بها. فقد تميزوا بهذه النظرة عن أسلافهم من فلاسفة الشرق، وكان لهم فيها رأي مهم جداً من الناحية الاجتماعية. ولكي نعرف هذا دعنا ننفحص آراء الفلسفه الثلاثة الذين اشتهروا في المغرب.

### ابن باجة:

كان أول فلاسفة المغرب من المسلمين هو ابن باجه، ويسمى أحياناً بابن الصانع. وقد توفي في عام 533 ، أي بعد وفاة الغزالي بثمان وعشرين سنة تقريباً. وكان من أجل مؤلفاته الفلسفية كتاب عنوانه "في تدبیر التوحد". وقد فقد هذا الكتاب مع الأسف غير أن موسى النابوبي سجل في أحد كتبه العبرية تحليلاً قيماً لهذا الكتاب حيث أتاح لنا بأن نحيط بشيء مما احتوى عليه من آراء<sup>(16)</sup>

تدور فلسفة هذا الكتاب حول فكرة "التوحد" ومعناها الابتعاد عن الناس

واعتزال الهيئة الاجتماعية. ففي رأي ابن باجة أن المجتمع يطغى على الفرد فيتعطل ملكاته العقلية ويعوقه عن نيل الكمال بما يغمره من رذائله الكثيرة وأهوائه الجارفة. فالمجتمع مرهق بأدناه العرف والعادات وأنواع الجهالات. ولا يستطيع الفيلسوف إذن أن يصل إلى الخير والحق إلا إذا "توحد" واعتزل هذا المجتمع المؤلف من الجهلة والغوغاء.

ويرى ابن باجة أن يؤلف الفلسفة فيما بينهم مجتمعًا خاصاً بهم يسيرون فيه في ضوء ما يملئ عليهم النطق والتفكير السليم. وبهذا يعيشون في منتهى الخير والسعادة، فلا يحتاجون عندئذ إلى أطباء أو قضاة. وما الفائدة من وجود الأطباء والقضاة بين أناس كلهم أصحاب عدول اختيار<sup>(17)</sup>

بهذا الرأي الذي جاء به ابن باجة يتضح لنا مبلغ اليأس الذي وصلت إليه الفلسفة الإسلامية تجاه العامة. فالعامة أصبحوا في نظر الفلسفة لا يرجى منهم خير أبداً، والفيلسوف الذي يعيش بينهم سوف تتتعطل ملكاته العقلية. فالعادات التي تسسيطر عليهم هي بمثابة القيود التي تعيق الإنسان عن نيل الكمال لما فيها من رذائل وأهواء ضالة. وكلما ابتعد الفيلسوف عنها كان ذلك أدعى إلى سلامته تفكيره وصلاح أمره.

### ابن طفيل:

ظهر بعد ابن باجة في المغرب فيلسوف آخر لا يقل شهرة عنه، هو ابن طفيل. وكان أشهر مؤلفاته الفلسفية كتاب "حي بن يقطان" الذي ترجم إلى كثير من اللغات الأوروبية وكانت له منزلة رفيعة في الأوساط الفلسفية هناك. وقد حاول ابن طفيل في كتابه هذا تطوير نظرية "التوحد" التي جاء بها سلفه. وللحاظ أنه على الرغم من تقديره لنظرية "التوحد" هذه، يعطي شيئاً من الحق للفيلسوف الذي يعيش بين العامة ويحاول إصلاحهم بما يلائم عقولهم. وهنا نجد ابن طفيل يتخد تجاه العامة موقفاً وسطاً بين ابن باجة وبين رشد الذي سيأتي ذكره.

كتاب "حي بن يقطان" يصور لنا قصة طفل نشا في جزيرة غير مأهولة حيث أرضعته ضبية كانت قد فقدت ولديها فحنت عليه. وهناك كبر حي وصار يفكر في أسرار الكون. وقد توصل أخيراً، بتفكيره المجرد الذي لم تتدنسه ترهات

المجتمع، إلى معرفة الحقيقة، . ولما عرف حي أن الجزيرة القابلة لجزيرته مأهولة بالسكان، وأنهم يتخطبون في دياجير الأوهام، صحت عزيمته أن يذهب إليهم ليرشدهم إلى الحقيقة.

يقول ابن طفيل: إن حي بن يقطان عندما ذهب إلى الجزيرة المأهولة وأخذ يرشد سكانها إلى الحقيقة، ادرك أنهم لا قدرة لهم على فهم ما يقول. إنهم كالعامة في كل أرجاء الدنيا لا يفهمون سوى الأمثال الحسية التي تقبلها عقولهم. عند هذا ادرك حي صواب الطريقة التي اتبعها النبي محمد في ضرب الأمثال الحسية للناس، وليس عليه إذن سوى أن يتبع هذه الطريقة إذا أراد أن يعيش مع الناس،<sup>(18)</sup> وإلا فالخير له أن يعود إلى جزيرته ليعيش متواحداً. وقد عاد حي فعلاً إليها

يقصد ابن ط菲尔 بهذا أن حياة "التوحد" أدعى للسعادة ونبيل الكمال من الاختلاط بالناس، ولكن العامة مع ذلك لا يجوز أن يحملوا أو يتركوا من غير إرشاد. ولهذا جاء الأنبياء لإرشاد الناس بالطريقة التي يفهمونها.

### ابن رشد:

ابن رشد آخر فلاسفة المغرب وأعظمهم، وبه انتهت سلسلة الفلاسفة المسلمين الذين كان يستمدون فلسفتهم من التراث الإغريقي القديم. وكانت بين ابن رشد وابن ط菲尔 مودة، وقد قدمه ابن ط菲尔 إلى الأمير أبي يعقوب المودي حيث نال عنده الحظوة والحماية.

ويختلف ابن رشد في نظرته إلى العامة عن ابن باجة أو ابن ط菲尔. فهو لا يرى رايهمما في التوحد، إنما هو يفضل أن يعيش مع العامة في سبيل إصلاحهم. إنه يعترف بأن هناك فرقاً كبيراً بين تفكير العامة وتفكير الفلاسفة. ولكن الفلسفة في رأيه يجب أن ينزلوا عن عليانهم قليلاً ليرشدوا العامة بالطريقة التي تلائم عقولهم. وابن رشد يستشهد في ذلك بقول علي بن أبي طالب " حدثوا الناس على قدر عقولهم"<sup>(19)</sup>

يعتقد ابن رشد أن من الخطأ الفظيع أن يعلن الفلاسفة آراءهم الفلسفية على العامة، والواجب على الحكومة أن تمنعهم من ذلك بالعقوبة الرادعة. فالعامة كمثل المرضى، وليس من مصلحة المريض أن يعطي له عين الغذاء الذي يعطي للسليم،

إذ هو يصبح بمثابة السُّم القاتل له. إن العامة في رأي ابن رشد لا ينفعهم سوى الدين، والأنبياء عرقووا طبيعة العامة فأتوا لهم بالشرائع التي تلائمها. والفيلسوف الذي يريد إصلاح العامة ينبغي أن يتبع معهم طريقة الأنبياء، أما الأفكار الفلسفية فيجب أن يحتفظ بها لنفسه ولا يبديها إلا لل فلاسفة أمثاله.

واشتهر ابن رشد بننظريته في "التأويل". فهو يقول إن الفلسفة والدين كلاهما حق، وهما إذن لا يتضادان، لأن الحق لا يضاد الحق. كل ما في الأمر أن الدين يخاطب العامة بينما الفلسفة تخاطب الخاصة. وإذا ظهر اختلاف بينهما فمرجعه إلى الطريقة التي يتبعها كل منهما في مخاطبة أصحابه. وواجب العامة أن يتمسكوا بالنص الحرفي للدين لأن ذلك يلائم عقولهم. أما الفلسفة فواجبهم تأويل النص الديني واستخلاص المعاني الفلسفية منه، شريطة أن يكتموا ذلك فلا يذيعوه على العامة.

يعزف ابن رشد التأويل بأنه إخراج اللفظ من الدلالة الحقيقة إلى الدلالة المجازية. فإذا بدا لنا مثلاً في القرآن نص معارض للنتائج الفلسفية، وجب علينا أن نحمله على المعنى الجازي المخالف للمعنى الحرفي الذي هو إشارة ورمز<sup>(20)</sup>

نلاحظ هنا أن ابن رشد لا يوافق على "التوحد" كما جاء به ابن باجة. ولعله طور "التوحد" بحيث جعله يعني كتمان الفلسفة لأرائهم فلا يتحدثون بها إلا في أوساطتهم الخاصة، أما إذا خرجوا إلى العامة فيجب عليهم أن يجاروا العامة فيما يفكرون.

إن العامة في رأي ابن رشد يجب أن تكون لهم أهمية في تفكير الفيلسوف إنه يعتبرهم مرضى في عقولهم ولكن المرضى لا يجوز أن يتركوا ليهلكهم المرض. فهم يجب أن يعالجو بالدواء الذي يلائم مرضهم. والظاهر أن ابن رشد أخذ هذه الفكرة من ابن طفيل ثم طورها كما طور فكرة "التوحد" لابن باجة.

ينذكرنا رأي ابن رشد هذا بقصة نهر الجنون المعروفة، حيث أقي في نهر أحدى القرى عقاراً يبعث الجنون في شاربه. وشرب أهل القرية كلهم منه عدا الملك. فاصبح أهل القرية يتهمون بأن الملك صار مجنوناً وأنه يجب خلعه. فاضطر الملك أن

يشرب من نهر الجنون لكي يكون "عاقلاً" مثالم. وبهذا استطاع ان يحتفظ بعرشه.

يريد ابن رشد من الفيلسوف ان يساير العامة في تفكيره كما ساير الملك رعایاه في جنونهم. وهذه إلإاعة فكرية نلاحظها لأول مرة في التاريخ الفلسفي بهذا الوضوح. وأكاد أعتقد أنها كانت ذات أثر كبير جداً في تفكير ابن خلدون.

### ابن خلدون وال العامة:

كان ابن خلدون مطلعاً على فلسفة ابن رشد، كما رأينا في فصل سابق. ولعله كان في أيام شبابه مولعاً بها، بدليل أنه ألف حينذاك كتاباً لشخص فيه تلك الفلسفة.

يخيل لي أن ابن خلدون وقف يتأمل عند قراءته لرأي ابن رشد الأنف الذكر. ولعله أخذ يتساءل؛ إذا كان العامة مرضى والفلسفه أصحاب حسب رأي ابن رشد، لا يجوز أن نقلب الآية فنقول إن الفلسفه هم المرضى وال العامة أصحاب؟ وإذا كان الأنبياء قد سايروا العامة في تفكيرهم، فلماذا لم نسايرهم نحن كذلك؟

لن ابن خلدون يوافق الغزالي في رأيه أن الفلسفه شذوا عن الدين وخالفوا الشرائع السماوية. ولعل ابن خلدون قد جمع بين رأي الغزالي هنا ورأي ابن رشد ثم خرج منها إلى القول بأن تفكير العامة أقرب إلى الصواب من تفكير الفلسفه.

فالإنسان إنما يعيش لكي ينال السعادة في دنياه وأخرته. وفي رأي ابن خلدون أن العامة أقدر من الفلسفه على نيل السعادة في كلا العالمين. فهم في دنياهم يسيرون مع تيار الواقع الاجتماعي كيما سار بهم، فيحصلون من جراء ذلك على الرزق والسعادة أكثر مما يحصل عليه التمنطقون المتفلسفون<sup>(21)</sup>. وال العامة قد يسعدهون في الآخرة كذلك لأنهم سلموا من المعاطب التي وقع فيها الفلسفه. يقول ابن خلدون عن المشتغلين بالفلسفه: "وتجد الماهر منهم عاكفاً على كتاب الشفاء والإشارات والنجاة وتلاخيص ابن رشد للنص من تأليف أرسطو وغيره، يبعثر أوراقها ويتوثق من براهينها، ويلتمس هذا القسط من السعادة فيها ولا يعلم أنه يستكثر بذلك من الموضع عنها. ومستندهم في ذلك ما ينقلونه عن أرسطو والفارابي وابن سينا أن من حصل له إدراك العقل الفعال واتصل به في حياته فقد حصل حظه من هذه السعادة.. ولما قولهم إن البهجة الناشنة عن هذا الإدراك هي عين

السعادة الموعود بها فباطل أيضاً، لأنه إنما تبين لنا بما قرروه أن وراء الحس مدركاً آخر للنفس من غير واسطة وإنها تبتهج بإدراكتها ذلك ابتهاجاً شديداً. وذلك لا يعين لنا أنه عين السعادة الأخروية...".<sup>(22)</sup>

### ابن خلدون والقوانين الاجتماعية:

ورد في أحد فصول المقدمة رأي يشبه قصة نهر الجنون التي أسلفنا ذكرها. ففي هذا الفصل يشير ابن خلدون إلى خطأ بعض الناس الذين يحاولون مخالفة العادات السائدة حيث يرونها غير صالحة فيتخذون عادات أخرى أصلح منها في نظرهم. وهم إذ يفعلون ذلك يرميهم الناس بالجنون، وفي هذا خطر عليهم، وربما فقدوا به ما لديهم من جاه وسلطان.<sup>(23)</sup>

يبعدو أن هذا هو الذي دفع ابن خلدون إلى الاعتقاد بأن المجتمع يسير على قوانين ثابتة لا تتغير. فالمجتمع يتألف من العامة، وال العامة لا يقبلون أي تغيير لعاداتهم التي ورثوها عن آبائهم. وإذا جاءهم أحد بما يخالف تلك العادات ثاروا عليه وحاربوه. فالمجتمع إذن لا يخضع للأفكار الفردية أو الأهواء الخاصة، إنما هو يجري على سنن محتومة هي تلك السنن النبثقة من عادات العامة وأسلوب تفكيرهم.

يقول الدكتور على عبد الواحد وافي: "لكن ابن خلدون قد هدته مشاهداته وتأملاته العميقه لشئون الاجتماع الإنساني إلى أن الظواهر الاجتماعية لا تشذ عن بقية ظواهر الكون، وأنها محكومة في مختلف مناحيها بقوانين طبيعية تشبه القوانين التي تحكم ما عادها من ظواهر الكون، كظواهر العدد والفالك والطبيعة والكميات والحيوان والنبات". ويقول الدكتور وافي أيضاً: "وهذه الحقيقة لم يصل إليها تفكير أحد من قبل ابن خلدون، بل إن نقيسها كان المسيطر على أفكارهم جميعاً. فقد كان المعتقد أن ظواهر الاجتماع خارجة عن نطاق القوانين وخاضعة لأهواء القادة وتوجيهات الزعماء والمشرعين ودعاة الإصلاح...".<sup>(24)</sup>

### ابن خلدون والفلسفة:

يقول الأستاذ تياغي: إن ابن خلدون كان فيلسوفاً وأنه ينتمي إلى أسرة الفلسفه الكبرى، ولما كان تونسياً ينحدر من أسرة اندلسية فلا غرو أن يكون في تفكيره الفلسفي إمتداداً لتفكير ابن رشد<sup>(25)</sup>

إن رأي تيابي هذا شبيه برأي الدكتور محسن مهدي الذي أشرنا إليه في مقدمة هذا الكتاب. ولا بد لنا من العودة إلى الرأي مرة ثانية لمناقشته في ضوء ما جاء في هذا الفصل.

نريد أن نسأل أولاً: ماذا يقصد تيابي من قوله أن ابن خلدون كان فيلسوفاً، وأنه ينتمي إلى أسرة الفلسفـة الكـبرـى؟ إذا كان يقصد منه أن ابن خلدون كان في إنشاء نظريته الاجتماعية سانراً على خط المـنطق الذى سار عليه فلاـسـفة الـأـغـرـيقـ وـمـنـ تـابـعـهـمـ مـنـ فـلاـسـفـةـ الـإـسـلـامـ، فـهـذـاـ أـمـرـ لاـ نـقـرـهـ عـلـيـهـ.

نعم، لقد استفاد ابن خلدون، كما أشرنا إليه سابقاً، من الأفكار المتفرقة التي وجدتها في كتب الفلسفـةـ. إنـماـ هوـ قدـ استـفـادـ مـنـ هـنـاـ كـمـاـ اـسـتـفـادـ مـنـ أفـكـارـ الـكـثـيرـينـ مـنـ غـيرـهـمـ، وـكـمـاـ استـفـادـ مـنـ الـأـمـثـالـ وـالـقصـصـ الـشـعـبـيـةـ. وهـنـاكـ فـرقـ كـبـيرـ بـيـنـ أـنـ يـتـلـقـطـ المـفـكـرـ آرـاءـ مـتـفـرـقـةـ مـنـ هـنـاـ وـهـنـاكـ، وـبـيـنـ أـنـ يـتـبعـ الـمـنـطـقـ الـذـيـ يـسـيـطـرـ عـلـىـ تـلـكـ الـأـفـكـارـ.

نـقـدـ ابنـ خـلـدونـ الـمـنـطـقـ الـذـيـ سـارـ عـلـيـهـ فـلاـسـفـةـ نـقـداـ شـدـيدـاـ، كـمـ رـأـيـناـ فـصـولـ سـابـقـةـ، حـيـثـ جـرـىـ فـيـ ذـلـكـ عـلـىـ الـخـطـ الـذـيـ جـرـىـ عـلـيـهـ الغـزـالـيـ وـابـنـ رـشدـ. وـقـدـ لـاحـظـنـاـ كـيـفـ أـنـ الغـزـالـيـ حـاـوـلـ تـحـدـيـدـ الـمـجـالـ الـذـيـ يـصـحـ فـيـهـ اـسـتـخـدـامـ الـمـنـطـقـ، ثـمـ جـاءـ ابنـ تـيمـيـةـ يـحـاـوـلـ تـحـدـيـدـهـ مـنـ جـدـيدـ حـيـثـ ضـيـقـ نـطـاقـهـ أـكـثـرـ مـاـ فـعـلـ الغـزـالـيـ. وـجـاءـ ابنـ خـلـدونـ أـخـيـرـاـ يـزـيدـ الـنـطـاقـ تـحـدـيـدـاـ وـضـيـقـاـ.

كان من رأي ابن خلدون أن المـنـطـقـ الـقـدـيمـ لاـ يـفـيـدـ إـلـاـ فـيـ نـطـاقـ ضـيـقـ جـداـ، هوـ النـطـاقـ الـذـيـ يـخـصـ تـرـتـيـبـ الـأـدـلـةـ. فـالـبـاحـثـ لـاـ يـحـتـاجـ إـلـاـ فـيـ الـمـنـطـقـ إـلـاـ بـعـدـ أـنـ يـنـتـهـيـ مـنـ الـبـحـثـ. وـهـوـ عـنـ ذـلـكـ يـسـتـخـدـمـ الـمـنـطـقـ فـيـ تـقـدـيمـ بـرـاهـيـنـهـ لـلـنـاسـ عـلـىـ صـورـةـ مـشـسـقـةـ مـرـتـبـةـ. أـمـاـ فـيـمـاـ عـدـ ذـلـكـ فـاستـخـدـمـ الـمـنـطـقـ يـؤـدـيـ إـلـىـ نـتـائـجـ مـغـلوـطـةـ. وـمـنـ هـنـاـ كـانـ الـنـاطـقـةـ غـيـرـ قـادـرـينـ عـلـىـ الـوـصـولـ إـلـىـ نـتـائـجـ صـحـيـحةـ فـيـ الـأـمـورـ الـإـلـهـيـةـ وـفـيـ الـأـمـورـ الـسـيـاسـيـةـ وـغـيـرـهـاـ.

يـقـولـ ابنـ خـلـدونـ فـيـ مـقـدـمـتـهـ أـثـنـاءـ نـقـدـهـ لـلـفـلـسـفـةـ وـالـمـنـطـقـ الـقـدـيمـ:

"ـفـهـذـاـ الـعـلـمـ كـمـ رـأـيـتـهـ غـيـرـ وـافـ بـمـقـاصـدـهـ الـتـيـ خـوـمـواـ عـلـيـهـ مـعـ مـاـ فـيـهـ مـخـالـفـةـ الـشـرـائـعـ وـظـواـهـرـهـاـ. وـلـيـسـ لـهـ فـيـمـاـ عـلـمـنـاـ إـلـاـ ثـمـرـةـ وـاحـدـةـ وـهـيـ شـحـذـ الـذـهـنـ

في ترتيب الأدلة والحجج لتحصيل ملحة الجودة والصواب في البراهين. وذلك أن نظم المقاييس وتركيبها على وجه الإحكام والإتقان هو كما شرطوه في صناعتهم المنطقية وقولهم بذلك في علومهم الطبيعية، وهم كثيراً ما يستعملونها في علومهم الحكيمية من الطبيعيات والتعاليم وما بعدها. فيستولي الناظر فيها بكثرة استعمال البراهين بشروطها على ملحة الاتقان والصواب في الحجج والاستدلالات. لأنها وإن كانت غير وافية بمقصودهم، فهي أصح ما علمناه من قوانين الانتظار. هذه ثمرة هذه الصناعة مع الإطلاع على مذاهب أهل العلم وأرائهم، ومضارها ما علمت. فليكن الناظر فيها متحرجاً جهده مع معاطبها. ول يكن نظر من ينظر فيها بعد الإمتلاء من الشرعيات والإطلاع على التفسير والفقه. ولا يمكن أحد عليها وهو خلو من علوم الله. فقلَّ أن يسلم لذلك من معاطبها. وأنه الموفق للصواب وللحقيقة والهادي إليه. وما كنا لننهي لولا أن هدانا الله " <sup>(26)</sup>

ويقول ابن خلدون في فصل آخر من مقدمته عنوانه "في أن العلماء من بين البشر أبعد عن السياسة ومذاهبها" ما يلي:

"والسبب في ذلك أنهم معتادون النظر الفكري والغوص على المعاني وانتزاعها من المحسوسات وتجريدها في الذهن أموراً كلية عامة، ليحكم عليها بأمر العموم، لا بخصوص مادة ولا شخص ولا جيل ولا امة ولا صنف من الناس. ويطبقون من بعد ذلك الكلى على الخارجيات... فلا تزال أحکامهم وأنظارهم كلها في الذهن ولا تشير إلى المطابقة إلا بعد الفراغ من البحث والنظر، ولا تصير بالجملة إلى مطابقة، وإنما يتفرع ما في الخارج عما في الذهن من ذلك... والسياسة يحتاج صاحبها إلى مراعاة ما في الخارج وما يلحقها من الأحوال ويتبعها. فإنها خفية ولعل أن يكون فيها ما يمنع من إلهاقها بشبه أو مثال وينافي الكلى الذي يحاول تطبيقه عليها. ولا يقاس شيء من أحوال العمران على الآخر، إذ كما اشتبتها في أمر واحد فعلهما اختلافاً في أمور. فتكون العلماء لأجل ما تعودوا من تعميم الأحكام وقياس الأمور بعضها على بعض، إذا نظروا في السياسة أفرغوا ذلك في قالب أنظارهم ونوع استدلالاتهم، فيقعون في الغلط ولا يؤمن عليهم..." <sup>(27)</sup>

يتضح من هذا أن ابن خلدون كان صريحاً في نقده للمنطق وفي تحديد مجاله

تحديداً ضيقاً، وهو بذلك يختلف عن الفلاسفة الذين كانوا يعدون النطق سبيل التفكير الصحيح في كل الأمور، الدينية منها والدنيوية.

## هل كان فيلسوفاً؟

بقى لدينا شيء آخر هو: هل كان ابن خلدون فيلسوفاً؟

الجواب على هذا يجب أن نحدد معنى الفلسفة والفيلسوف. لقد كان الناس قديماً لا سيما في الإسلام، لا يطلقون اسم "الفيلسوف" إلا على من سار في خط الفلسفة الإغريقية وأخذ يتحدث بالصطلاحات الفلسفية التقليدية كالعقل الفعال والهيبولي والاستطلاع وواجب الوجود والدور والتسلسل وما أشبه. وكانت هذه المصطلحات غامضة يصعب على العامة فهمها، ولعل الغموض كان مقصوداً فيها لكي يشعر المتحدث بها كأنه من طبقة عالية وأنه يبحث في أسرار الكون التي لا يفهمها عامة الناس.

على هذا جرى الناس قديماً. ولذلك اختص بلقب الفلسفة أفراد معدودون من أمثال الفارابي وأبن سينا وأبن رشد. فإذا ظهر مفكر ينقد هذا النوع من الفلسفة عده الناس خارجاً عن دائرة الفلسفه، حيث يعتقدون أنه لو كان فيلسوفاً لسار في نفس الخط الذي سأر فيه غيره من الفلسفه.

لن الاتجاه الحديث في تعريف الفلسفة يختلف عن هذا. يمكن تعريف الفلسفة في معناها الحديث بأنها كل محاولة عقلية ياتي بها مفكر لتفسير الكون ومكان الإنسان فيه<sup>(28)</sup>. وبهذا الاعتبار يجوز إطلاق لقب الفيلسوف على من نقد الفلسفة الإغريقية وعلى من تابعها أيضاً. فهم جميعاً قد حاولوا تفسير الكون وتعيين مكان الإنسان فيه. أما اختلافهم في النطق فهو أمر يخص الوسيلة في التفسير، إنما هم في الغاية سواء.

مما يجدر ذكره أن بعض المؤلفين الحدثيين توسعوا في تعريف الفلسفة بحيث جعلوا كل إنسان يعيش في هذه الدنيا فيلسوفاً، إذ هو لا بد أن تكون لديه فكرة عامة يحاول بها تفسير كنه الكون وكيف يسلوك الإنسان تجاهه، ولكن الناس يختلفون في هذا طبعاً، فمنهم الساذج الذي يتصور الكون مملوءاً بالجن والعفاريت،

ومنهم الفكر المتعمق الذي يستمد تفسيره للكون من أحدث ما توصل إليه الفكر البشري من مفاهيم فلسفية أو نظريات علمية.

مهما يكن الحال، فإننا حين ننظر إلى ابن خلدون في ضوء التعريف الحديث للفلسفة، لا نملك إلا أن نعده فيلسوفاً من الطراز الأول. فهو قد استند في بناء نظرته حول الكون والمجتمع على مختلف ما توصل إليه الفكر البشري من علم وفلسفة، خلال العصور التي سبقت عصره.

دأب بعض المستشرقين على القول بأن الفلسفة الإسلامية كانت مقلدة للفلسفة الإغريقية، وأنها لم تنتج من ذاتها شيئاً جديداً. ومنمن ذهب هذا الذهب رينان الفرنسي حيث قال: "إن الفلسفة الإسلامية ليست سوى فلسفة اليونان القديمة مكتوبة بحروف عربية".

يبدو أن رينان وأمثاله من المستشرقين يحصرون الفلسفة في ذلك النطاق التقليدي الذي اعتاد الناس عليه قديماً. ونحن إذ ننظر إلى فلاسفة الإسلام من خلال هذا النطاق الضيق نكاد نوافق على ما قال رينان فيهم. ولكننا حين ننظر في الفلسفة الإسلامية من وجهة عامة نراها قد انتهت بقسط لا يستهان به من الإبداع والتجديد.

لقد ظهر في الإسلام فلاسفة مبدعون لا يقلون في روعة إبداعهم عن بعض فلاسفة العصر الحديث. يكفي أن نذكر واحداً منهم. هو صاحبنا ابن خلدون. ولو لم يظهر في الحضارة الإسلامية غير هذا الرجل لكفانا فخاراً. ناهيك به فيلسوفاً يبدع علمًا لم يستطع الفكر البشري أن يبدأ به إلا بعد تطور بطئ استمر خمسة قرون.

### خوفه من تهمة الفلسفة:

رأينا في فصل سابق كيف كان ابن خلدون في أيام شبابه يدرس الفلسفة التقليدية. وقد ألف فيها عدة كتب، منها كتاب في النطق، وأخر في تلخيص فلسفة ابن رشد، وأخر لخص فيه كتاب ت "الحصل" لفخر الدين الرازي وأورد عليه ردًا مستمدًا من نصير الدين الطوسي الذي كان من أتباع الفلسفة التقليدية.

وقد ضاعت هذه الكتب مع الأسف فلم يبق منها إلا الكتاب الأخير، وهو الآن

محفوظ في مكتبة الاسكوريوال قرب مدريد، ومكتوب بخط ابن خلدون نفسه. وفيه  
نجد ابن خلدون يصف الطوسي بلقب "الإمام الكبير" (29)

من الغريب أن ابن خلدون لم يذكر هذه الكتب في كتاب "التعريف" الذي ترجم  
فيه حياته، مع العلم أنه ذكر فيه أموراً أقل أهمية منها. فما هو السبب في ذلك؟

يخيل لي أن ابن خلدون إنما أغفل ذكر تلك الكتب الفلسفية في كتاب  
"التعريف" لنلا يقول الناس عنه أنه فيلسوف زنديق. فهو قد جعل كتاب  
"التعريف" في الجزء الأخير من تاريخه العام، ولعله كان لا يحب أن يرى القارئ  
فيه أن الف كتاباً فلسفية بينما يرى في مقدمة التاريخ نقداً شديداً للفلسفة وكيف  
انها تؤدي ب أصحابها إلى الكفر.

ذكر ابن خلدون في كتاب "التعريف" شيئاً كثيراً عن الدروس الفلسفية التي  
قرأها على استاذه الأبلبي، وكان يفتخر بها. والظاهر أنه أراد بذلك أن يقول بأنه درس  
الفلسفة دراسة مستفيضة في أيام شبابه، واستفاد منها في شحد ذهنه وترتيب  
أداته، ولكنه لم يؤمن بصحة ما جاء فيها من آراء مخالفة للشريعة.

خلاصة رأي ابن خلدون في الفلسفة أنها ليس فيها سوى ثمرة واحدة هي شحد  
الذهن في ترتيب الأدلة. وهو ينصح الناظر في الفلسفة أن يكون متحرزاً جهده من  
معاطفها فلا ينظر فيها إلا بعد الامتناع من العلوم الشرعية. يبدو أن ابن خلدون  
جاء بهذا الرأي لكي يشير به إلى نفسه. وكانه أراد أن يقول إنه درس الفلسفة بعد  
أن إمتناعاً من العلوم الشرعية، وأنه اخذ من الفلسفة محاسنها ونبذ مساوئها.

إن ابن خلدون، على أي حال، كان يخشى أن يتهمه الناس بأنه فيلسوف. وهذه  
تهمة كان لها عواقب وخيمة في أيام ابن خلدون. ولكي ندرك مغبة تلك التهمة يجدر  
بتنا أن نطلع على ما جرى لابن رشد في أواخر عمره. ذلك أنه هو وتلاميذه حوكموا  
بتهمة الفلسفة ثم صدر الحكم عليهم بنفيهم وبإحراق كتبهم. وفي أعقاب ذلك أصدر  
أبو يوسف المنصور، ملك الموحدين يومذاك، منشوراً حذر الناس فيه من الفلسفة  
وأنذرهم بالعقاب الشديد. والمنشور طويل نقتطف منه ما يلي:

"... فلما وقفنا منهم على ما هو قد ذى في جفن الدين، ودكنته سوداء في صفحة  
النور للبين، نبذناهم في أنه نبذ النواة، واقصيناهم حيث يقصي السفهاء من الغواة،

وابغضناهم في الله، كما أنا نحب المؤمنين في الله، وقلنا: اللهم دينك هو الحق اليقين، وعبادك هم الموصوفون بالحقين. وهؤلاء قد صدروا عن آياتك، وعميت أبصارهم وبصارتهم عن بيئاتك. فباعد أسفارهم، والحق بهم أشياعهم حيث كانوا وانصارهم، ولم يكن بينهم إلا قليل وبين الإلحاد بالسيف في مجال السنن، والإيقاظ بحده من غفلتهم وسنتهم. ولكنهم وقفوا في موقف الخزي والهون، ثم طردوا عن رحمة الله، ولو رتّوا لعادوا لما نهوا عنه وإنهم لكانبون. فاحذروا وفقكم الله هذه الشرينة على الإيمان حذركم من السموم السارية في الأبدان. ومن عثر له على كتاب من كتبهم، فجازوه النار التي يعذب بها أربابه، ولديها يكون مآل مؤلفه وقارنه ومآبه. ومن عثر منهم على مجدٍ في غلوائه، عم عن سبيل استقامته واهتدانه، فليتعاجل فيه بالتحقيق والتعريف" (30)

إن هذا النشر يمثل لنا الجو الفكري الذي كان مسيطرًا على المجتمع المغربي تجاه الفلسفة. وهو يمثل كذلك النهاية التي انتهت إليها الفلسفة في المغرب بوجه خاص، وفي الإسلام بوجه عام.

### **الملك الفيلسوف:**

كان أفلاطون يرى بأن المجتمع لا يتم صلاحه وسعادته إلا إذا تولى أمره ملك فيلسوف. وقد قال بهذا الرأي أكثر الفلاسفة القدامى. ولعلهم أرادوا به أن يكونوا هم الحكم على الناس بدلاً من أولئك الملوك "الجهلة الأغبياء".

وهذا يجب أن نذكر أن ابن خلدون جاء بما ينافض هذا الرأي تماماً. ففي رأيه أن من مقتضيات الرفق بالرعاية أن يكون الحكم في مستوى تفكير العامة منهم.

يقول ابن خلدون إن الحكم إذا كان يقطاً شديداً الذكاء أدى ذلك إلى تكليف الرعاية فوق طاقتهم وحملهم على ما ليس في طبعهم، وذلك "لنفود نظره فيما وراء مداركهم وإطلاعه على عوائق الأمور في مبادئها فيه تكون" (31)

ويستند ابن خلدون في ذلك على الحديث القائل: "سيروا على سير أضعفكم". وهو يروي كذلك قصة زياد بن أبي سفيان حيث عزله عمر عن عمله في العراق، فسألته زياد عن سبب عزله: أهو لعجز أم لخيانة؟ فقال عمر: "لم أعزلك لواحدة منها، ولكنني كرهت أن أحمل فضل عقلك على الناس" (32)

إن هذا الرأي الذي جاء به ابن خلدون يشبه من بعض الوجوه ما تقول به الديمقراطية الحديثة. فالانتخاب الذي يتم به الآن اختيار الحاكم يعتمد في الغالب على ما في المرشح من صفات تحببه إلى قلوب العامة. وهذا قريب من مفهوم "نهر الجنون" الذي أسلفنا ذكره. فإذا كانت الرعية مجانين وجب أن يكون الحاكم مجنوناً مثلاً، وإنما فهو لا يستطيع أن يوفر لهم ما يريدونه ويسعدون به.

يقول ابن خلدون: "علم أن مصلحة الرعية في السلطان ليست في ذاته وجسمه من حسن شكله أو ملاحة وجهه أو عظم جثمانه أو اتساع عمله أو جودة خطه أو ثقوب ذهنه، وإنما مصلحتهم فيه من حيث إضافته إليهم، فإن الملك والسلطان من الأمور الإضافية، وهي نسبة بين منتسبيه، فحقيقة السلطان أنه الملك للرعية القائم في أمرهم عليهم؛ فالسلطان من له رعية، والرعية من لها سلطان، والصفة التي له من حيث إضافته لهم..."<sup>(33)</sup>

### فذلكة ختامية عامة.

حين ندرس تاريخ الفكر البشري بوجه عام نجد فيه طفتين رئيسيتين: أولاهما الطفرة الفلسفية التي جاء بها الإغريق القدماء، والثانية الطفرة العلمية الحديثة التي بدا بها غاليليو وبيكون والتي أنتجت لنا أخيراً هذا التراث الفكري الهائل. وقد رأينا في فصول سابقة من هذا الكتاب كيف أن الطفرة الإغريقية كانت بمثابة ثورة على التفكير الخرافي الذي كان سائداً على أذهان الناس من قبل. ولكن هذه الطفرة كان لها عيبها الكامن فيها، حيث وجهت الأذهان توجيهها مثاليًا عالياً لا يهتم بواقع الحياة. وكان الفكر البشري إذن في حاجة إلى طفرة ثانية تدفع به نحو الاهتمام بالواقع بدلاً من الاهتمام بالمثال. كان المفروض في هذه الطفرة الثانية أن تظهر في الثقافة الإسلامية، بعد أن انتشر فيها النطق الإغريقي. وقد لاحظنا بوادر هذه الطفرة في الجاحظ وأبن الهيثم والغزالى وأبن تيمية وغيرهم. ثم تجمعت تلك البوادر عند ابن خلدون بشكل واضح. ولكن الثقافة الإسلامية لم تستمر في نموها بعد ابن خلدون. فوقفت الطفرة عند ذلك الحد المنقوص.

وفي ذلك الحين كانت أوروبا تتململ ل تستيقظ من سباتها. وكانت أوروبا يومئذ لا تزال تحت سيطرة الاتجاه الإغريقي في التفكير. ولذلك اضطر رواد الاتجاه العلمي

ال الحديث أن يكافحوا من جديد . وهذا هو الذي جعلنا نلاحظ شبهًا كبيراً بين ملامع الطفرة الفكرية التي قاموا بها وتلك التي شهدناها عند الرواد المسلمين .

ان الشبه الذي نلاحظه مثلاً بين الغزالى و كانط ، او بين ابن تيمية و بيكون ، او بين ابن خلدون و علماء الاجتماع الحديثين ، ليس من قبيل المصادفات النادرة . إنه مما تقتضيه طبيعة الطفرة التي حاول القيام بها هؤلاء وأولئك .

## هوامش الفصل العاشر:

- (1) أحمد أمين، ضحى الإسلام (القاهرة 1943)، ج 3 ص 152 .
- (2) المصدر السابق، ج 3 ، ص 188 .
- (3) المصدر السابق، ج 3 ، ص 189 .
- (4) المصدر السابق، ج 3 ، ص 199 .
- (5)المصدر السابق، ج 3 ، ص 201 .
- (6) عباس محمود العقاد، الشيخ الرئيس ابن سينا، (القاهرة 1946)، ص 11 .
- (7) دي بور، تاريخ الفلسفة في الإسلام، (القاهرة 1937) ص 194 - 195 .
- (8) .408.1 P.P (1902) A literary History of Persia, Browne (9) دي بور، تاريخ الفلسفة في الإسلام، ص 228 .
- (10) أبو حامد الغزالى، إيجام العوام من علم الكلام، (الطباعة التيرية)، ص 12 - 13 .
- (11) Margoliouth, The Early Development of Mohammedanism (N.Y. 1914), P. 176.
- (12) انظر في كتاب "الأحلام بين العلم والعقيدة" لكاتب هذه السطور، ص 25 - 27 وغيرها.
- (13) مقدمة ابن خلدون، (طبعة جنة البيان العربي)، ص 1074 - 1075 .
- (14) عثمان أمين، شخصيات ومذاهب فلسفية، (القاهرة 1945)، ص 370 .
- (15) Macdonald, The Development of Muslim Theology.,(N.Y.1903) p.250.
- (16) محمد غلاب، الفلسفة الإسلامية في المغرب، (القاهرة)، ص 92 - 82 .
- (17) دي بور، تاريخ الفلسفة في الإسلام، ص 267 - 277 .
- (18) المصدر السابق، ص 250 - 251 .
- (19) عبد الرحمن غنوم، ابن رشد بين الدين والفلسفة، (طرابلس)، ص 25 .
- (20) المصدر السابق، ص 25 .

- (21) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي)، ص 908 - 921 .
- (22) مقدمة ابن خلدون: (طبعة المكتبة التجارية)، ص 581 .
- (23) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي)، ص 692 - 693 .
- (24) المصدر السابق، ص 118 - 119 .
- (25) مجلة الفكر التونسي (مارس 1961)، ص 2 .
- (26) مقدمة ابن خلدون، (المطبعة الأدبية - بيروت)، ص 496 .
- (27) مقدمة ابن خلدون، (طبعة المكتبة التجارية)، ص 519 .
- Harold Titus, Living Issues in Philosophy, (U.S.A.1946) p . 8 (28)
- (29) عبد الرحمن بدوي، مؤلفات ابن خلدون، ص 67 - 70 .
- (30) محمد غلاب، الفلسفة الإسلامية في المغرب، ص 63 - 66 .
- (31) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي) ص 515 .
- (32) المصدر السابق، ص 515 - 516 .
- (33) المصدر السابق، ص 514 .



## الفصل الحادي عشر

### السلوك والنظرية

بعد أن أسلهنا في الحديث عن نظرية ابن خلدون من نواحيها المختلفة، أرى من المناسب في نهاية المطاف أن نتحدث قليلاً عن سلوكه الشخصي ومدى الصلة بينه وبين نظريته الاجتماعية.

ما يلفت النظر في حياة ابن خلدون، لا سيما منها تلك الفترة التي اشتغل فيها بالسياسة، أنها لم تكن تخلو من خلق الغدر والنفاق والانتهازية. وهذا أمر يكاد أكثر الباحثين يتفقون عليه. فالمعروف عن ابن خلدون أنه كان لا يستقر في ولائه على شيء وكثيراً ما كان يتملق من يرجو المنفعة عنده ويبدي له إمارات الإخلاص والنصيحة، حتى إذا رأه مهزوماً أو مغلوباً قلب له ظهر الجن وأسرع إلى خصمه الغالب يتملق له على منوال ما فعل مع سلفه.

الظاهر أنه كان يحب الجاه والمنصب حباً جماً، وهو لا يبالى أن يدوس على جميع المبادئ الخلقية في سبيلهما. ويغلب على ظني أنه كان من هذه الناحية مصاباً بعقدة نفسية طاحنة شغلت باله واجهته زماناً طويلاً. لا شك أن هذه العقدة ضعفت لديه بعد كتابة الورقة، إنما هي لم تذهب عنه ذهاباً تاماً. فقد ظل يعاني منها قليلاً أو كثيراً، حتى آخر يوم من حياته.

كان ابن خلدون حسن الصورة بارع الحديث. وكان فوق ذلك يملك لباقة

دبلوماسية ممتازة، ويعرف كيف يتصرف مع الملوك ويتحبب إلى قلوبهم. ولعل هذا هو الذي جعل الملوك يحاولون اجتذابه إليهم على الرغم من اشتهره بقلة الوفاء.

مهما يكن الحال فقد ساعت سمعة ابن خلدون في المغرب. ولما رحل إلى مصر وتولى فيها منصب القضاء، عجب أهل المغرب من ذلك ونسبوا إلى المصريين قلة المعرفة، حتى أن ابن عرفة قال لما قدم إلى الحج: "كنا نعد خطة القضاء على أعظم الناصب. فلما بلغنا أن ابن خلدون ولí القضاء عدّدناها باللحد من ذلك"<sup>(1)</sup>.

وقد ظهر لابن خلدون في مصر خصوم كثيرون، واتهموه ببعض المثالب الخلقية. وما قالوا فيه أنه كان يكثر من سماع المطربات ومعاشرة الأحداث وأنه تبسط بالسكنى على البحر<sup>(2)</sup>. وكذلك نسبوا إليه أنه كان عند توليه القضاء يكثر من الازدراء بالناس ويشتد في التعسف فيهم والزجر لهم، إنما هو لا يكاد يعزل عن القضاء حتى يصبح إنساناً آخر فيأخذ بالتوديد إلى الناس والتواضع لهم. يقول البشيتى عنه أنه "يكثر من الازدراء بالناس، وأنه حسن العشرة إذا كان معزولاً فقط فإذا ولí المنصب غالب عليه الجفاء والنزنق فلا يعامل بل ينبغي أن لا يرى"<sup>(3)</sup>.

إن هذه تهم ربما كانت مكذوبة اختلقها الخصوم على ابن خلدون أو بالغوا فيها. ولكننا نلاحظ أن من بين الذين ذكروها ووثقوا بصحتها ابن حجر العسقلاني. وهذا الرجل يعد من ثقات المحدثين، وكان من عاصروا ابن خلدون وتتلذذوا عليه. ومما تجدر الإشارة إليه أن ابن حجر على الرغم من ميله إلى ذم ابن خلدون ونكر مثالبه يقول عنه إنه "لم يشتهر عنه في منصبه إلا الصيانة".

استطيع أن استنتاج من هذا أن ابن خلدون كان من طراز أولئك الناس الذي لا يحبون المال بل هم يحبون الجاه والمنصب. فهو على كثرة ما نسب إليه الخصوم من مثالب لم يتمكنوا من اتهامه بالرشوة اثناء توليه القضاء. والظاهر أنه كان يحب منصب القضاء لما فيه من نفوذ وإمرة. ولعله كان يتكلّب على منصب القضاء في مصر كما كان يتكلّب على منصب الإمارة في المغرب، إذ هو يجد فيما ما يشبع شهوته إلى الجاه. ومن هنا وجدها يشمخ بانفه حين يتولى المنصب، فإذا عزل عنه ذل وتواضع.

يمكن القول إن هذه هي طبيعة كل الناس الذين هم من هذا الطراز، إذ هم يعدون النصب مقاييس عظمة الإنسان، فإذا نالوه شعروا فيه بالرفة فيتكبرون، وإذا فقدوه شعروا بالضعف فيتصاغرون. واللحوظ أنهم حتى أثناء رفعهم وتكرهم لا يتواون عن التصاغر والتملق لمن هو أعلى منهم في النصب. فهم كمثل ما يتكبرون على من هو دونهم، يتصاغرون لمن هو فوقهم. وقد رأينا من أمثال هؤلاء الناس كثيرين، في زماننا وفي كل زمان.

### نموذج من سلوكه:

حفظ لنا التاريخ نموذجاً للطريقة التي كان ابن خلدون يتملق بها للأمراء. وهذا النموذج لم يروه خصوم ابن خلدون إنما رواه ابن خلدون نفسه في كتاب "التعريف"، حين ذكر تفاصيل مقابلته لتيمورلنك خارج أسوار دمشق عام 803 هـ.

خلاصة القصة أن جيش تيمورلنك كان يحاصر دمشق بغية احتلالها عنوة أو صلحًا. وكان ابن خلدون آنذاك في دمشق، فخشى أن تقع المدينة في يد تيمورلنك فيكون نصيبه الموت أو النكال. فغلب عليه إذ ذاك حب المغامرة والأثرة، فذهب إلى السور وتدى من فوقه بحبل ثم مضى يلتمس مقابلة تيمورلنك. يقول ابن خلدون:

"فوقع في نفسي لأجل الوجل الذي كنت فيه أن أفاوضه في شيء من ذلك يستريح إليه، ويأنس به مني، ففاتحته وقلت: أيدك الله، لي اليوم ثلاثون أو أربعون سنة أتمنى لقاءك. فقال لي الترجمان عبد الجبار: وما سبب ذلك؟ فقلت: أمران، الأول أنك سلطان العالم، وملك الدنيا، وما اعتقاد أنه ظهر في الخليقة منذ آدم لهذا العهد ملك مثلك، وليس من يقال في الأمور بالجذاف، فإني من أهل العلم، وأبين ذلك فأقول..."

واخذ ابن خلدون يشرح الأمرتين الذين أشار إليهما. فذكر أولاً كيف أن الدول لا تقوم إلا بالعصبية، وإن على كثرتها يكون قدر الدولة. وارد ابن خلدون من ذلك أن يبرهن لتيمورلنك على أنه أعظم ملوك الأرض قاطبة، إذ أن العصبية التي معه هي أعظم العصبيات في العالم. ثم عرج ابن خلدون بعد ذلك إلى الأمر الثاني وهو ما كان

يسمعه في الغرب على لسان النجمين وشيخ التصوفة عن قرب ظهور الثانى العظيم الذى يستولى على أكثر المعمور. وذكر ابن خلدون كيف أن صفات هذا الثانى العظيم تتطابق كل الانطباق على صفات تيمورلنك . عز نصره<sup>(4)</sup> .

هناك رواية أخرى حول مقابلة ابن خلدون لتيمورلنك رواها أحمد بن عربشاه فى كتابه " عجائب المقور في نواب تيمور " . وهي تختلف عن تلك التي رواها ابن خلدون . والظنون أن رواية ابن عربشاه تدور حول مقابلة ثانية قام بها ابن خلدون بالاشتراك مع جماعة من فقهاء دمشق حيث خرجوا إلى تيمورلنك ليقاوضوه في أمر تسلیم المدينة له .

يقول ابن عربشاه إن تيمورلنك أمر لهم بالطعام ، فنشر لهم السماط اكوااماً من اللحم المسلوق ، ووضع أمام كل منهم ما يليق به . فتعطف البعض منهم عن الأكل تنزهاً ، وتشاغل آخرون بالحديث عنه ، بينما أخذ بعضهم يلتزم الطعام التهاماً . وكان ابن خلدون من بين هؤلاء الأكلين . وانتهز ابن خلدون المناسبة فنادى بصوت عال :

" يا مولانا الأمير . الحمد لله العلي الكبير . لقد شرفت بحضورى ملوك الأنام ، وأحييت بتاريخي ما ماتت لهم من أيام . ورأيت من ملوك الغرب فلاناً وفلاناً ، وحضرت لدى كذا وكذا سلطاناً ، وشهدت مشارق الأرض ومغاربها ، وخللت في كل بقعة أميرها ونائبها . ولكن الله الملة إذ امتد بي زمانى ، ومن الله على بان أحبابي ، حتى رأيت من هو الملك على الحقيقة ، والسلك بشريعة السلطنة على الطريقة . فإن كل طعام الملوك يؤكل لدفع التلف ، فطعم مولانا الأمير يؤكل لذلك ولنيل الفخر والشرف " .

يقول ابن عربشاه ، فاهتز تيمور عجباً ، وكان يرقص طرباً . واقتبل بوجه الخطاب إليه ، وعول في ذلك دون الكل عليه ، وسأله عن ملوك الغرب وأخبارها ، و أيام دولها وأثارها . فقص عليه من ذلك ما خدع عقله وخليبه ، وجلب له وسلبه<sup>(5)</sup> .

ويحدثنا ابن خلدون كيف أنه صار موضع رعاية تيمورلنك وفي ضيافته خمسة وثلاثين يوماً ، وهي المدة التي مكث فيها ابن خلدون في دمشق قبل أن يرجع إلى

مصر. وكتب ابن خلدون أثناء تلك المدة رسالة عن جغرافية المغرب طاعنة لأمر تيمورلنك. والملطنون أن تيمورلنك كان عازماً على فتح بلاد المغرب فزاد أن يتعرف على جغرافيتها سلفاً. وقد أتم ابن خلدون الرسالة في اثنى عشرة كراسة، فقدمها إلى تيمورلنك، فامر هذا بترجمتها إلى اللغة المغولية.

واحب ابن خلدون أخيراً أن يقدم لتيمورلنك هدية تزيد من حظوظه عنده. فاشترى من سوق دمشق، مصحفاً رائعاً، وسجادة أنيقة، ونسخة من قصيدة البردة، وأربع علب من حلوة مصر الفاخرة. فتقبل تيمورلنك الهدية بقبول حسن واظهر السرور بها.

ما تجدر الإشارة إليه أن دمشق كانت حينذاك قد استسلمت لتيمورلنك، فانتشر فيها النهب والحريق، وأمنت النيران تأكل المدينة أكلأ حتى اتصلت بالجامع الأموي فسال رصاصه وتهدمت سقوفه وجدرانه. فكان أمراً بلغ مبالغه في الشناعة والقبح - على حد تعبير ابن خلدون<sup>(6)</sup>.

### أيام الشباب:

إن هذا الذي ذكرناه يعطينا صورة واضحة لخلق ابن خلدون وبراءته في النفاق والتملق. والغريب أنه فعل كل ذلك وكان عمره ينوف على السبعين عاماً. وقد اشرنا في فصل سابق إلى أن ابن خلدون بذل من سلوكه بعد كتابة المقدمة، فأخذ يتجه نحو الاشتغال بالعلم بدلاً من الاشتغال بالسياسة. وهنا نسأل: إذا كان هذا هو حال ابن خلدون بعد أن بذل من سلوكه وأصبح في السبعين من عمره، ليت شعرى كيف كان حاله ابن عندما كان شاباً طموحاً يحب السياسة ويندفع في سببها اندفاعاً شديداً؟.

يقول الدكتور علي عبد الواحد وافي في وصف فترة الشباب من حياة ابن خلدون: " وقد قويت حينئذ لدى ابن خلدون نزعة ذميمة، يصرح هو نفسه بتتصویرها ولا يحاول إخفائها، إن كان يلتمس لها العاذير والمبررات، وهي نزعة انتهاز للفرص بانية وسيلة، وتتبادر الوصول إلى المقاصد من أي طريق. فكان لا يضيره، في سبيل الوصول إلى منافعه وغالياته الخاصة، أن يسيء إلى من أحسنوا إليه، ويتأمر ضد من غمزوه بفضلهم، ويتنكر لمن قدموا له المعروف. وظللت هذه

النزعـة رائـدة في مغـامـراتـه السـيـاسـية وعـلـاقـاتـه بـالـلـوـك والأـمـرـاء وـالـعـظـمـاء مـنـذـ صـلـتـه بـوظـائفـ الـدـوـلـة حـتـىـ مـمـاتـه " <sup>(7)</sup> .

ويقول الأستاذ محمد عبد الله عنان عن تصرف ابن خلدون تجاه أحد الملوك في تلك الفترة: " وقد كان تصرفه في حق السلطان أبي عنان بادرة سينية تنم عن عواطف وأهواء ذميمية، بيد أنه لم يكن وليد خطأ مؤقت، بل كان بالعكس عنوان نزعـة مـتـنـاثـلة في النـفـس، وـثـمـرة مـبـدـأ رـاسـخـ . كان ابن خـلـدون رـجـلـ الفـرـصـ، يـنـتـهـزـها بـأـيـ الـوسـائـلـ وـالـصـورـ، وـكـانـتـ الغـاـيـةـ تـبـرـرـ لـدـيـهـ كـلـ وـاسـطـةـ، وـلـاـ يـضـيرـهـ فـيـ ذـلـكـ أـنـ يـجـزـيـ الـخـيـرـ بـالـشـرـ وـالـإـحـسـانـ بـالـإـسـاءـةـ، وـهـوـ صـرـيـحـ فـيـ تصـوـيـرـ هـذـهـ النـزعـةـ لـيـحاـولـ إـخـفـاءـهـاـ...ـ...ـ" <sup>(8)</sup> .

### رأـيـ مـفـلـوطـ:

يـحاـولـ بـعـضـ الـمـعـجـبـينـ بـابـنـ خـلـدونـ تـبـرـنـتـهـ مـنـ وـصـمـةـ النـفـاقـ وـالـتـملـقـ، كـانـهـمـ لاـ يـسـتـطـيـعـونـ أـنـ يـتـصـوـرـواـ مـفـكـراـ عـظـيمـاـ كـابـنـ خـلـدونـ يـسـيـرـ فـيـ سـلـوكـهـ الشـخـصـيـ عـلـىـ هـذـاـ النـمـطـ الـذـمـيمـ. وـلـعـلـهـ يـرـوـنـ أـنـ الرـجـلـ مـاـ دـامـ عـظـيمـاـ فـيـ تـفـكـيرـهـ فـلـاـ بـدـ أـنـ يـكـونـ عـظـيمـاـ فـيـ سـلـوكـهـ أـيـضاـ.

إنـ هـذـاـ رـأـيـ لـاـ يـلـانـمـ مـاـ يـقـولـ بـهـ الـعـلـمـ الـحـدـيـثـ فـيـ اـمـرـ تـكـوـيـنـ الشـخـصـيـةـ فـيـ الإـنـسـانـ وـمـدىـ الـصـلـةـ بـيـنـ السـلـوكـ وـالـتـفـكـيرـ فـيـهـاـ . فـالـإـنـسـانـ قـدـ يـكـونـ ذـاـ تـفـكـيرـ عـظـيمـ جـداـ، وـهـوـ فـيـ الـوقـتـ ذـاتـهـ ذـوـ سـلـوكـ منـحـطـ.

كانـ الـفـلـاسـفـةـ الـقـدـامـيـ يـعـتـقـدـونـ أـنـ السـلـوكـ نـتـاجـ التـفـكـيرـ، وـكـلـماـ صـحـ تـفـكـيرـ الإـنـسـانـ صـحـ سـلـوكـهـ كـذـلـكـ. وـهـمـ كـانـوـاـ إـذـاـ رـأـواـ إـنـسـانـاـ ذـاـ اـخـلـاقـ وـضـيـعـةـ نـسـبـوـاـ ذـلـكـ فـيـهـ إـلـىـ الجـهـلـ وـسـقـمـ التـفـكـيرـ، وـلـاـ يـزـالـ هـذـاـ الرـأـيـ سـائـداـ عـلـىـ اـذـهـانـ الـكـثـيـرـينـ حـتـىـ يـوـمـنـاـ هـذـاـ.

لسـنـاـ الـآنـ بـصـدـدـ مـنـاقـشـةـ هـذـاـ الرـأـيـ وـتـفـنـيـدـهـ. يـكـفـيـنـاـ أـنـ نـقـولـ أـنـ لـيـسـ هـنـاكـ اـرـتـبـاطـ ضـرـوريـ بـيـنـ مـاـ يـفـكـرـ الإـنـسـانـ بـهـ وـمـاـ يـسـيـرـ عـلـيـهـ فـيـ سـلـوكـهـ الـعـمـلـيـ . فـالـأـمـرـانـ قدـ يـتـفـقـانـ فـيـ الإـنـسـانـ أـحـيـاـنـاـ، وـقـدـ يـخـتـلـفـانـ فـيـهـ أـحـيـاـنـاـ أـخـرـىـ . وـقـدـ لـوـحظـ اـخـتـلـافـهـاـ فـيـ الـكـثـيـرـينـ مـنـ الـفـكـرـيـنـ الـعـظـامـ مـنـ اـمـثالـ بـيـكـونـ وـرـوـسوـ وـوـايـلـدـ وـجـودـ .

ونشير في هذه المناسبة إلى الأستاذ جود بوجه خاص. فقد كان هذا الرجل من أعاظم المفكرين في عصرنا وكان يرأس قسم الفلسفة في جامعة لندن وله مؤلفات تستحق التقدير والإعجاب. ولكنه مات منذ عهد قريب بعد أن ثارت حوله فضيحة خلقية كبيرة. إنه كان على الرغم من شيخوخته وعلمه يركب قطار تحت الأرض دون أن يدفع الأجرة. وكثيراً ما كان يراوغ ويدلس في هذا السبيل من أجل فلوس معدودة. وعندما افصح أمره اعترف بأنه كان مصاباً بعقدة نفسية تدفعه إلى مثل هذا العمل الشائن دون أن يعرف كيف يتخلص منها.

### دفاع المغربي:

الشيخ عبد القادر المغربي من المعجبين بابن خلدون، وقد حاول الدفاع عن ابن خلدون لكي ينزعه من وصمة النفاق والتملق. فهو عند ذكره لما جرى في المقابلة بين ابن خلدون وتيمورلنك قال: إن عمل ابن خلدون حينذاك لم يكن من باب المداهنة والنفاق، بل كان في سبيل النجاة والمجالحة عن الحياة، إذ كان تيمورلنك قاسياً يعذب من يغضب عليه عذاباً شديداً<sup>(9)</sup>.

إن هذا من الشيخ المغربي تبرير ليس من السهل قبوله. فقد كان مع ابن خلدون في مقابلة تيمورلنك فقهاء آخرون، ولكنهم لم يفعلوا مثل فعله في سبيل النجاة والمجالحة عن الحياة. ونحن إنما نحكم في الأمور بعد أن نقيسها بأشبهها، كما أراد منا ابن خلدون أن نفعل في دراسة حوادث التاريخ ورجاله.

الواقع إننا لو سرنا في أحكامنا على الرجال في ضوء المبدأ الذي جاء به المغربي، لما بقي في الدنيا عمل سيء ولصار المنافقون كلهم أناساً فضلاء.

يعطينا المغربي عن ابن خلدون صورة جميلة رائعة. فهو يشبهه بالسيد جمال الدين الأفغاني، ويصفه بأنه كان كالأفغاني ظاهر القلب ظاهره وباطنه سوء، وأنه كان عربياً صميمًا شديد الغيرة على دينه وملك قومه، وقد رأى هذا الملك مفككاً استولت عليه الأعاجم. فتقطعت نفسه حسرات، وصار يسيح في العالم الإسلامي فاحشاً منقباً، فيدرس ويكتب، ويهز النفوس الجامدة ويتأتلل الهمم الخامدة، ولكنه لم يحصل من ذلك كله إلا على رجع الصدى، وقبول بالإعراض والجفاء<sup>(10)</sup>.

لست أدرى من أين استمد المغربي هذه الصورة الجميلة عن ابن خلدون. فاكثر

القرائن والوثائق التاريخية التي بين أيدينا تشير إلى النقيض منها. يمكن القول إن الأفغاني وابن خلدون كانا على طرفي نقيف، في التفكير والسلوك معاً. فقد كان الأفغاني مثاليّاً، أو قريباً من المثالية، في كلا الأمرين. بينما كان ابن خلدون فيهما واقعياً مفرطاً في الواقعية. ولو أراد الأفغاني أن يتملق للملوك على منوال ما فعل ابن خلدون، لربما صار رئيساً للوزراء في بلاط السلطان عبد الحميد أو في بلاط ناصر الدين شاه.

### قصر النظر:

كان ابن خلدون في سلوكه قصير النظر، شأنه في ذلك كشأن أمثاله من الانتهازيين المنافقين. كان يحاول الاستفادة من اليوم الذي هو فيه ولا يبالي بما يأتي به الغد. فهو حين يتزلف للأمراء تزلفاً صارخاً ثم ينقلب عليهم، لا يدرى أن سره سينكشف عاجلاً أو آجلاً، وأن الناس سوف لا يأمنون منه ولا يثقون به. وقد حدث هذا فعلاً لابن خلدون حيث أصبح سبيلاً السمعة في المغرب، ولم يجد لنفسه مخرجاً إلا بأن يهرب من المغرب ويتوجه إلى بلد آخر لا يعرف أهلوه عنه شيئاً كثيراً.

يجوز تشبيه ابن خلدون في هذا بالتاجر الغشاش. فالتجار يستطيع أن يغش الناس ويكتُب عليهم برهة من الزمن إنما هو لا يستطيع أن يستمر في غشه وكذبه عليهم حتى النهاية، إذ لا بد أن ينكشف أمره ويكسد سوقه. فيصبح مضطراً عندئذ إلى البحث عن سوق له جديدة.

إن العقدة التي تسيطر على ابن خلدون من شأنها أن تحجب عنه النظر في عاقبة سلوكه. فهو يندفع بها اندفاعاً لا شعورياً، كمثل ما يندفع البخيل في تكديس المال أو الوجيه في سرقة الملاعق. ولعله قد يفطن لحاله بعد فوات الأوان.

### نقطة تلقت النظر:

هناك نقطة تلقت النظر في أمر ابن خلدون، ولعله يتميز بها عن أمثاله من أصحاب العقد السينية. فالمعروف عن هؤلاء أن سلوكهم الشخصي لا يظهر أثره في كتابتهم واضحاً. وكثيراً ما نراهم أولي شخصية مزدوجة، يفكرون على نمط ويسلكون على نمط آخر. أما ابن خلدون فكان على العكس من ذلك، إذ ان اثر

سلوكه الشخصي يظهر واضحاً في كتاباته، وقد يصدق عليه من بعض الوجوه ما وصفه به المغربي حين قال: إن باطنه وظاهره سواء.

نجد في كتاب "التعريف" يذكر الأفعال الانتهازية التي قام بها في أيام شبابه بصرامة عجيبة، لا يراني فيها أو يعتذر عنها. وكأنه كان يعدها أمراً طبيعياً لا داعي لكتمانه. أما في المقدمة فنجده يعقد فصلاً عنوانه "في أن السعادة والكسب إنما يحصل غالباً لأهل الخضوع والتملق وأن هذا الخلق من أسباب السعادة" (11). ولا يكتفي ابن خلدون بهذا بل نراه في كثير من فصول مقدمته يذم المثاليين المتزمتين ذمًا مدقعاً، ذلك لأنهم في رأيه لا يسايرون التيار ولا يسلكون حسماً تقتضيه طبيعة المجتمع الذي يعيشون فيه.

يخيل لي أن من الأسباب التي دفعت ابن خلدون إلى إبداع نظريته الاجتماعية هو أنه أراد بها الدفاع عن نفسه. وكأنه رأى الناس يذمون نفاقه فراراً أن ينشئ علمًا جديداً ليقول فيه بأن هذا الخلق هو الذي يجب أن يتخلق الناس به، إذ هو الخلق الملائم لطبيعة الحياة الاجتماعية.

لقد كان ابن خلدون في علمه الجديد واقعياً حيث قدم به وصفاً رائعاً للمجتمع الذي عاش فيه. ولكنه لم يقف عند هذا الحد، بل أخذ ينصح الناس أن يكونوا في سلوكهم واقعين يسايرون التيار الاجتماعي من غير مراعاة للمبادئ الأخلاقية. إنه بعبارة أخرى يريد من الناس أن يكونوا مثله منافقين انتهازيين.

### رأيه في الثورة:

إن العلاقة بين سلوك ابن خلدون ونظريته تظهر واضحة كل الوضوح في موضوع الثورة. فقد جعلته نزعته الواقعية المفرطة يذهب في موضوع الثورة مذهبًا لا يخلو من غرابة وغلو.

الظاهر أنه كان يصنف الثورات إلى صنفين: ناجحة وفاشلة. وهو لا يخفي تمجيده للثورة الناجحة. أما الثورة الفاشلة فهي في نظره مذمومة جداً، وهو يشجبها شجباً مقدعاً بغض النظر مما يمكن أن يكون فيها من مبادئ صالحة أو مثل عليا.

يصف ابن خلدون الثوار الفاشلين بأنهم حمقى أو مشعوذين. ويرى أنهم يجب أن يعاقبوا عقاباً شديداً أو يعالجوه. فإذا كانوا من أهل الجنون عولجوا بالدعاوة. أما إذا احدثوا في المجتمع هرجاً وقتنة عوقيباً بالقتل أو الضرب. ومنهم من ينبغي إذاعة السخرية منهم واعتبارهم من جملة الصفاعين<sup>(12)</sup>.

كان الفقهاء في عهودهم المتأخرة، كما رأينا في فصل سابق، يؤمّنون بوجوب طاعة السلطان وبتحريم الخروج عليه. وكان مستندهم في ذلك ما ورد في الكتاب والسنة من تحريض على طاعة ولـي الأمر ولو كان جانراً أو فاسقاً. وكان بعضهم يعلل ذلك بكون الخروج على السلطان يؤدي إلى الهرج والفووضى وسفك الدماء. وخلاصة رأيهم في هذا الصدد: أن الحكومة الجائرة خير من الفوضى.

ليس يخفى أن هذا الرأي الذي توصل إليه الفقهاء في عهودهم المتأخرة هو نتاج وضعهم المعاشي. فقد كانوا في الغالب موظفين لدى الحكومة يعتمدون عليها في رزقهم ويلامون منها الترفيع والمكافأة. ولهذا كانوا يشجبون كل ثورة من شأنها تهديد الحكومة القائمة التي يرثّزون منها<sup>(13)</sup>. إنهم ينسون أن الحكومة القائمة جاءت إلى الحكم نتيجة ثورة قامت ضد حكومة سابقة، وربما قامت ثورة أخرى فتنجح في تأسيس حكومة جديدة ويدخلون في خدمتها كما دخلوا في خدمة الحكومة القائمة. الظاهر أنهم لا يهتمون إلا بما هو حاضر بين أيديهم، وليس من شأنهم أن يهتموا بما كان أو ما سيكون.

اما ابن خلدون فكان من طراز آخر. وجدها قبل كتابة المقدمة يسعى سعيًا حثيثاً لتأسيس أمارة له في المغرب أو للحصول على مجد يعيد به ما كان لأباه من قبل. وعندما فشل في ذلك وساعته سمعته، لجأ إلى مكان منعزل يتأمل في سبب فشله. وقد هدأ تفكيره حينذاك إلى أهمية العصبية في حياة المجتمع. ومن هنا كان رأيه في الثورة مستمدًا من هذه الأهمية التي عزّها إلى العصبية.

إنه يمجّد الثورة الناجحة بغض النظر عما ينتج عنها من فوضى وسفك دماء. فهي في نظره ثورة قامت على أساس العصبية. وهي إذن لا بد أن تحدث ولا بد أن يكون مصيرها النجاح. ولو أراد صاحب العصبية أن يتقاuss عن ثورته لقام غيره بها من توافر لهم العصبية مثله.

بهذا حاول ابن خلدون تعليل خروج معاوية على عليٍّ ودافع عنه. فهو يقول: "ولم يكن لمعاوية أن يدفع ذلك عن نفسه وقومه فهو أمر ساقته العصبية بطبيعتها، واستشعرته بني أمية... فاعصوصبوا عليه واستماتوا دونه. ولو حملهم معاوية على غير تلك الطريقة وخالفهم في الانفراد بالأمر لوقع في افتراق الكلمة التي كان جمعها وتليفها أهم عليه من أمر ليس وراءه كبير مخالفة..."<sup>(14)</sup>.

نلاحظ في هذا أن ابن خلدون يوجب على صاحب العصبية أن يخرج على الحكومة القائمة ولو كانت شرعية صالحة، إذ أن تقاعسه عن الخروج قد يؤدي إلى تنازع وفوضى أكثر مما يؤدي إليه خروجه.

ويشجب ابن خلدون من الجانب الآخر كل ثورة فاشلة. وهو يعلل فشلها بكون القائمين بها لم يراعوا شرط توافق العصبية فيها. فالثائر الذي يخرج على حكومة زمانه اعتماداً على المبدأ الصالح الذي يدعوه له، من غير عصبية كافية تسنده، إنما يجري خلاف التيار الذي يسير عليه المجتمع، ولا بد أن يكون مصيره الفشل واللعنة.

يجب على الثائر في رأي ابن خلدون أن يحسب حسابه قبل القيام بحركته، فيحصي أتباعه وقوته عصبيتهم، فإذا وجدها ضعف مما تؤدي به إلى النجاح كان الجدير به أن يجلس في بيته ويسكت، تاركاً الأمور تجري حسبما يريد لها أهل العصبيات الذين بيدهم الحل والعقد.

إن النزعة الواقعية المفرطة لدى ابن خلدون جعلته يغفل عن ناحية مهمة من تاريخ الثورات. فالثورات لا تخضع للحساب الدقيق كما يريد ابن خلدون منها أن تكون. إنها ليست كمثل الصفة التجارية حيث لا يقوم التاجر بها إلا بعد أن يحسب حسابه. كثيراً ما يكون الثائر مؤمناً بالبدا الذي يثور من أجله، وهو يتندفع به فلا يبالى أوقع الملوت منه أم وقع عليه. ورب ثائر يثور دون أن يكون لديه ما يؤهله للنجاح، ثم يأتيه النجاح من حيث لا يحتسب. فالمسألة أعظم من أن تخضع لحساب التجار.

يحاول ابن خلدون تطبيق مبدأ في العصبية على دعوة النبي محمد، استناداً على ما جاء في الحديث الصحيح: "ما بعث الله نبياً إلا في منفعة من قومه"<sup>(15)</sup>.

ينسى ابن خلدون كيف بذا النبي بدعوته وهو ذو عصبية ضعيفة جداً تجاه عصبية خصومه الأشداء. وقد كاد الخصوم ينجحون في القضاء عليه، عند اختفائه في الغار، لو لم يتداركه الله بخيط العنكبوت وببيض الحمام، كما هو معروف. فالمسألة لم تكن مسألة عصبية فقط إنما كانت هناك عوامل أخرى تلعب دورها في نجاح الدعوة أو فشلها.

لو اتبغ الثوار هذا المبدأ الخلدوني منذ قديم الزمان لما ظهر في الدنيا أنبياء ولا زعماء ولا مصلحون، ولصار الناس كالأغنام يخضعون لكل من يسيطر عليهم بالقوة، حيث يمسى المجتمع بهم جامداً يسير على وתيرة واحدة جيلاً بعد جيل.

وقد غفل ابن خلدون عن ناحية أخرى من تاريخ الثورات. فالثورة قد ينتهي أمرها إلى الفشل ولكنها على الرغم من ذلك قد تكون ذات أثر اجتماعي نافع. إنها قد تحرك الرأي العام وتفتح أذهان الناس إلى أمر ربما كانوا غافلين عنه. وكثيراً ما تكون الثورات الفاشلة تمهدياً للثورة الناجحة التي تأتي بعدها. ويمكن القول إن الثورة الناجحة لا تحدث إلا بعد سلسلة من الثورات الفاشلة، حيث تكون كل واحدة منها بمثابة خطوة لتمهيد الطريق نحو إنجاح الثورة الأخيرة.

يبدو أن ابن خلدون لا يهتم إلا بالنجاح العاجل. أما النجاح الأجل فهو لا يعيده أهمية تذكر. وهو في ذلك قد ذهب في نزعته الواقعية مذهبياً لا يطابق الواقع الاجتماعي في الأمد البعيد.

### ابن خلدون وابن تومرت:

هناك عبارة وردت في المقدمة تشير إلى أن ابن خلدون يعتبر نجاح آية دعوة دليلاً على صلاحها. وردت هذه العبارة في معرض الدفاع عن محمد بن تومرت هذا أنه ادعى لنفسه النسب العلوي وزعم أنه المهدي المنتظر. ويقول عنه الدكتور احمد أمين أنه قام ببعض المخالفات والشعونات ليخدع الناس بها و يجعلهم يتلفون حوله ويؤيدونه في مسعاه. وقد نجح أخيراً في تأسيس دولة كبيرة اشتهرت في تاريخ المغرب باسم دولة الموحدين<sup>(16)</sup>. ويأتي ابن خلدون فيدافع عنه دفاعاً حاراً ويحاول تبرئته من التهم المنسوبة إليه ويعده من أهل الصلاح والتقوى. يقول ابن خلدون،

"ويتحقق بهذه المقالات الفاسدة والمذاهب القائلة ما يتناوله ضعفة الرأي من فقهاء"

الغرب من القدر في الإمام المهدى صاحب دولة الموحدين ونسبته إلى الشعوذة والتلبيس فيما أتاه من القيام بالتوحيد الحق والنعي على أهل البغي قبله، وتكتنفهم لجميع مدعياته في ذلك، حتى فيما يزعم الموحدون اتباعه من انتسابه في أهل البيت. وإنما حمل الفقهاء على تكتنفيه ما كمن في نفسوهم من حسده على شأنه... وما ظنك ب الرجل نقم على أهل الدولة ما نقم من أحوالهم وخالف اجتهاده فقهاءهم، فنارى في قومه ودعا إلى جهادهم بنفسه، فاقتصرت الدولة من أصولها، وجعل عليها سافلها، أعظم ما كانت قوة وأشد شوكه واعز انصاراً وحامية، وتساقطت في ذلك من اتباعه نفوس لا يحيص بها إلا خالقها... فليت شعري ما الذي قصد بذلك إن لم يكن وجهه أنه، وهو لم يحصل له حظ من الدنيا في عاجله. ومع هذا فلو كان قصده غير صالح لما تم أمره وانفسحت دعوته، سنة الله التي خلت في عباده" (17).

ربما كان الدافع الذي دفع ابن خلدون إلى هذا الدفاع الحار عن ابن تومرت أنه كان يريد أن يهدي كتابه إلى ملك ينتمي إلى الموحدين ببعض الصلة. كما أشار إلى ذلك الدكتور طه حسين. أي أنه كان بدفعه هذا يريد أن يتمثل للملوك على دابه المعهود. ولكنه على أي حال قد جاء أثناء الدفاع بمقاييس لا تملك إلا أن تستغرب منه، فهو يقول عن ابن تومرت: " ومع هذا فلو كان قصده غير صالح لما تم أمره وانفسحت دعوته، سنة الله التي خلت في عباده".

إن ابن خلدون هنا يجعل نجاح الدعوة مقاييس صلاحها. ولست أدرى كيف يستطيع ابن خلدون أن يطبق هذا المقياس على الدعوات الناجحة التي هي فاسدة في نظره، كدعوة الفاطميين مثلاً، أو يطبقه على الدعوات الفاشلة التي هي صالحة في نظره، كدعوة الحسين.

### **الثورات الإسلامية:**

كان المجتمع الغربي في أيام ابن خلدون يتبع بين كل حين وأخر بدعوات دينية لا تكاد تظهر حتى تخفي. وكان القائمون بتلك الدعوات على صنفين، كما نكر ابن خلدون في مقدمته: الأول منها يختلف من دعاء المهدوية حيث يزعم أحدهم أنه المهدى المنتظر الذي يبشر به النبي لإقامة دولة العدل بدلاً من دولة الظلم. أما

الصنف الثاني فيتنا في مختلف من أولئك الذين يدعون إلى تأمين الطرق وردع الإعراب عن الإفساد فيها<sup>(18)</sup>.

مما تجدر الإشارة إليه أن هذه الدعوات الدينية في المغرب لم تكن سوى صورة محلية لما كان يحدث في تاريخ الإسلام بوجه عام من صراع عنيف بين مثالية الدين وواقعية الدولة. فالإسلام بطبيعة كونه ديناً إصلاحياً قد جاء بمثل علياً في المساواة بين الناس والعدل فيهم، وقد تمثلت هذه المثل العليا في سنة النبي وسيرة الخلفاء الراشدين من بعده. ولكن المجتمع الإسلامي قد انحرف فيما بعد عن تلك المثل العليا، ظهرت فيه الدولة المستبدة وشاع الظلم واستفحلا النكر.

وكان من نتائج هذا الانحراف أن ظهرت في الإسلام ثورات ودعوات دينية متنوعة تحاول الرجوع بالمجتمع الإسلامي إلى سيرته الأولى. وكانت تلك الثورات والدعوات من العوامل الفعالة التي جعلت الحضارة الإسلامية ذات طبيعة حركية مبدعة. ولو لاها لما وصلت الحضارة الإسلامية إلى ما وصلت إليه من خصب في الإنتاج الفكري وتنوع في العبرية.

يأتي ابن خلدون أخيراً ليشطب على تلك الثورات كلها بجرة قلم واحدة. فهو يقول:

" ومن هذا الباب أحوال الثوار القائمين بتغيير المنكر من العامة والفقهاء. فإن كثيراً من المتكلمين للعبادة وسلوك طرق الدين يذهبون إلى القيام على القيام على أهل الجور من الأمراء داعين إلى تغيير المنكر والنهي عنه، والأمر بالمعروف، رجاء في التواب عليه من الله، فيكثر أتباعهم والمتشبثون بهم من الغوغاء والدهماء، ويعرضون أنفسهم في ذلك للمهالك، وأكثراهم يهلكون مأزوين غير مأجورين، لأن الله سبحانه لم يكتب ذلك عليهم، وإنما أمر به حيث تكون القدرة عليه... وأحوال الملوك والدول راسخة قوية لا يزحزحها وبهدم بناءها إلا المطالبة القوية التي من ورائها عصبية القبائل والعشائر كما قدمناه"<sup>(19)</sup>.

يبدو أن ابن خلدون وقع هنا في ورطة لا يدرى كيف يتخلص منها. فهو عندما يحكم على الثوار الفاشلين بهذا الحكم القاسي، لا بد أن تخطر بباله ثورة الحسين بن علي. فهل يحكم عليها بمثل ما حكم على غيرها من الثورات الفاشلة، فيقول

عن الحسين إنه كان في ثورته مأزوراً غير مأجور؟ وليت شعري هل كان ابن خلدون قادراً أن يقول مثل هذا. ففي الوقت الذي كان فيه المسلمين يكادون يجمعون على تقدير الحسين وعلى اعتباره من الشهداء الأبرار؟

### ابن خلدون والحسين:

رأينا في الفصل السابع كيف ان ابن خلدون غلط ابن العربي في رأيه القائل "إن الحسين قتل بسيف جده" . الواقع أن ابن خلدون أسهب في الدفاع عن الحسين في مقدمته، حيث قال:

"واما الحسين فإنه لما ظهر فسق يزيد عند الكافة من اهل عصرهبعثت شيعة اهل الكوفة للحسين ان يلتيمهم فيقوموا بأمره. فرأى الحسين ان الخروج على يزيد متعين من اجل فسقه لا سيما من له القدرة عليه، وظنها من نفسه بأهلية وشوكته. فاما الأهلية فكانت كما ظن وزيادة واما الشوكة فغلط يرحمه الله فيها، لأن عصبية مصر كانت في قريش، وعصبية قريش في عبد مناف، وعصبية عبد مناف إنما كانت في بني أمية، تعرف ذلك لهم قريش وسلتر الناس ولا ينكرون... فقد تبين لك غلط الحسين، إلا أنه في أمر دنبوبي لا يضر الغلط فيه. وأما الحكم الشرعي فلم يغلط فيه لأنه منوط بظنه، وكان ظنه القدرة عليه... وأما غير الحسين من الصحابة الذين كانوا بالحجاز ومع يزيد بالشام والعراق ومن التابعين لهم، فروا أن الخروج على يزيد، وإن كان فاسقاً، لا يجوز لما ينشأ عنه من الهرج والدماء. فاقصروا عن ذلك ولم يتبعوا الحسين، ولا انكروا عليه ولا اثموه، لأنه مجتهد وهو أسوة المجتهدین" <sup>(20)</sup>.

خلاصة رأي ابن خلدون في هذا الشأن هي أن الحسين لم يغلط في ثورته على يزيد من الناحية الشرعية، على الرغم من عدم اهتمامه بمبدأ العصبية، وأنه كان في ذلك مجتهداً مأجوراً.ليس من حقنا هنا أن نسأل ابن خلدون: لماذا لا يكون جميع الثوار الفاشلين مجتهدين مأجورين كالحسين، وهم كما اعترف ابن خلدون نفسه من التناхليين للعبادة وسلوك طرق الدين، وأنهم إنما قاموا بثوراتهم رجاء في ثواب الله؟

هناك رواية يرويها ابن حجر العسقلاني تشير إلى أن ابن خلدون كان في أول

أمره، عندما كتب النسخة الأولى من مقدمته، يؤيد ابن العربي في قوله بأن الحسين قُتل بسيف جده. يقول ابن حجر: إن شيخه الحافظ أبا الحسين بن أبي بكر كان يبالغ في الغض من ابن خلدون من أجل قوله ذاك وكان يلعنه ويبكي<sup>(21)</sup>.

إن صحت هذه الرواية فهي دليل على أن ابن خلدون كان له في أول أمره رأي في ثورة الحسين يشبه رأيه في جميع الثورات الفاشلة، ولكنه تراجع عن هذا الرأي بعدئذ خوفاً من الناس، فمحاه من مقدمته ووضع مكانه الرأي الذي أسلفنا ذكره.

مما يلفت النظر أن ابن خلدون لم يذكر شيئاً عن ثورة الحسين في تاريخه العام، بل ترك مكانها فارغاً. والغريب أن الذين قرأوا تاريخ ابن خلدون، والذين اشتغلوا في طبعه، لم يفطنوا إلى علة هذا الفراغ "الأبيض" في صفحات الكتاب.

يخيل لي أن ابن خلدون، عندما أراد أن يكتب عن ثورة الحسين في تاريخه، تملكته الحيرة وتوقف عن الكتابة. فهو لا يدري أياً يكتب الرأي الذي يؤمن به في قراره نفسه، أم يكتب الرأي الذي يريده الناس منه. والظاهر أنه خصص لحادثة الحسين صفحات من تاريخه، وتركها بيضاء لكي يعود إليها فيما لاحقاً بعد أن يستقر في أمر الحسين على رأي معين. ثم مرت به الأيام فensi امر تلك الصفحات البيضاء، حيث بقيت على حالها إلى يومنا هذا.

### اعتراض وجواب:

قد يعرض معارض فيقول: إذا كانت نظرية ابن خلدون تحتوي على هذه العيوب الكبيرة فكيف جاز إذن أن نعدها طفرة في تاريخ الفكر الاجتماعي؟

إن هذا اعتراض وجده لدى الكثيرين، فهم يريدون في نظرية ابن خلدون أن تكون عظيمة وكاملة من جميع جوانبها لكي ينظروها إليها نظرة احترام وتقدير. فلا يكاد أحدهم يجد في تلك النظرية رأياً لا يعجبه حتى يحكم عليها كلها بالسوء ويسطهين بها.

خطأ هؤلاء أنهم يفترضون في الشيء العظيم أن يكون عظيماً من كل ناحية. وهم لا يدركون أن ليس في الدنيا عمل بشري يخلو من نقص على وجه من الوجوه. وقد أخذ النقد الحديث يدرك هذا ويسير في ضوئه عندما يريد تقييم أي

إنتاج أجزته يد إنسان. فالافتراض في الإنتاج أن يجمع الجوانب الحسنة والسيئة في الوقت ذاته. والناقد الذي يركز بحثه على الجوانب الحسنة وحدها، أو السيئة وحدها، إنما هو ناقد من طراز قديم.

ما يجدر ذكره أن ابن خلدون نفسه اتبع هذا المنهج الحديث في نقه لخصائص الأمم. ولذلك رأي أنه، عند شرحه لخصائص البداوة والحضارة، يعرض الجوانب الحسنة والسيئة في كل منها. وهذا هو الذي جعل الكثيرين يسيئون فهم نظريته، فذهب بعضهم إلى القول بأنه أراد بها ذم البداوة، وذهب البعض الآخر إلى القول بأنه أراد ذم الحضارة. إنهم لا يستطيعون أن يفهموا أن الشيء قد يكون حسناً في بعض جوانبه وسيئاً في جوانبه الأخرى.

إن المنهج الذي اتبعه ابن خلدون في دراسة المجتمع يمكن أن نتبعه نحن في دراسة ابن خلدون نفسه وفي دراسة نظريته. فالرجل قد كان ذا تفكير عظيم بمقدار ما كان ذا سلوك منحط. ولعله لم يكن قادرًا على إبداع نظرية الرائعة لو كان ذا سلوك اعتيادي. وربما كانت انتهازيته المفرطة التي شذ بها عن مفكري زمانه هي التي جعلته يشذ عنهم في التفكير. فالجانبان متلازمان كتلازم الصفات الحسنة والسيئة في الأشياء جميعاً.

كانت نظرية ابن خلدون طفرة بالنسبة إلى التفكير الذي كان سائداً قبله. فقد كان الفكرون قبل ابن خلدون مشغولين بأفكارهم المثالية العالية التي تستنكر من النزول إلى واقع الحياة لتدريسه. وجاء ابن خلدون ثانراً على هذا النمط من التفكير. لكنه قد تطرف في نزعته الواقعية بمثل ما تطرف القدامي في نزعتهم المثالية. ونحن اليوم في حاجة إلى أن نتخذ التمرقة الوسطى بين هاتين النزعتين المتطرفتين، فندرك في كل منها ما لها من جانب حسن وجانب سيء.

يقول ماكس لرينر في مقدمته لكتاب "الأمير" لكيافلي: إن مكيافيلي متيز بين مجال المثال ومجال الواقع، فرفض الأول منها وأخذ بالثاني. ولكن هناك مجالاً ثالثاً هو مجال الممكن، وهو الذي يمكن به التوفيق بين ما هو كائن وما يجب أن يكون<sup>(22)</sup>.

إن قول لرينر هذا قد يصدق على ابن خلدون مثلما يصدق على مكيافيلي. ولعله

خير مقياس نستطيع ان نقيس به نظرية ابن خلدون في محاسنها ومساونها. ونحن إذ نريد اليوم دراسة النظرية والانتفاع بها، ينبغي أن ننظر فيها من خلال إطارها المحدود. فنأخذ منها ما فيها من واقعية أصلية، ونرفض ما فيها من إفراط غير ملائم للواقع الذي نعيش فيه.

إننا نعيش في عهد مفعم بالثورات. وقد أصبح مفهوم الثورة يختلف عن مفهومها في عهد "وعاظ السلاطين". ولهذا وجب أن تكون دراستنا الاجتماعية قائمة على أساس البحث فيما نحن فيه من واقع وما يجب أن تكون عليه من مثال. فلا نفترط في أحدهما على حساب الآخر.

إن المجتمع عبارة عن توازن بين دافع الواقع ودافع المثال. فإذا اشتغل المجتمع في أحد هذين الدافعين كانت النتيجة مهلكة. فهي إما أن تكون جموداً أو تكون فوضى. وخير للمجتمع أن يكون على الخط الأوسط بين الجمود والفوضى. وهذا هو ما يحاول أن يفعله المجتمع في الحضارة الجديدة.

## هوامش الفصل الحادي عشر

- (1) عبد الرحمن بدوي، مؤلفات ابن خلدون، (القاهرة 1962) ص 281 .
- (2) سألت بعض إخواني من الأساتذة المصريين عن وجه الذم فيما نسب إلى ابن خلدون من التبسيط بالسكنى على البحر، أي على نهر النيل، ففسروا ذلك بأن القاهرة كانت في ذلك العهد بعيدة عن شاطئ النيل، وكان الشاطئ لا يسكنه إلا المستهترون وأهل الخلاعة الذين يتغدون الابتعاد عن الأحياء المزدحمة بالسكان للا يراقبهم أحد. وهذا تفسير لطيف.
- (3) محمد عبد الله عان، ابن خلدون، (القاهرة 1933) ، ص 94 .
- (4) عبد الرحمن بن خلدون، التعريف، ص 371 - 373 .
- (5) نفلاً عن : عبد الرحمن بدوي، مؤلفات ابن خلدون، ص 308 .
- (6) ابن خلدون، التعريف ، ص 374 .
- (7) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي)، ص 43 - 44 .
- (8) محمد عبد الله عان، ابن خلدون، ص 28 .
- (9) عبد القادر المغربي، محاضرات، (دمشق 1928) ، ص 70 .
- (10) المصدر السابق، ص 77 - 80 .
- (11) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي)، ص 908 - 913 .
- (12) المصدر السابق، ص 471 .
- (13) انظر كتاب "وعاظ السلاطين" لكاتب هذه السطور.
- (14) المصدر السابق، ص 544 .
- (15) المصدر السابق، ص 468 .
- (16) أحمد أمين، الهدي والمهدوية، ص 35 - 37 .
- (17) مقدمة ابن خلدون، (طبعة لجنة البيان العربي)، ص 249 - 250 .
- (18) المصدر السابق، ص 754 - 759 .
- (19) المصدر السابق، ص 469 .
- (20) المصدر السابق، ص 561 .
- (21) نفلاً عن: عبد الرحمن بدوي، مؤلفات ابن خلدون، ص 284 .  
Max Lerner, Op. cit, P. XLVI (22)



## **الخاتمة**



## الفصل الثاني عشر

### مصير العلم الجديد

عندما أكمل ابن خلدون كتابة المقدمة شعر بأنه أسس علمًا جديداً أطلق عليه "علم العمران". وقد صار فرحاً بهذا العلم فخوراً به يريد أن يباهي به غيره من المؤلفين.

مما تجدر الإشارة إليه أن تأسيس العلوم الجديدة لم يكن بالأمر النادر في الإسلام. فقد رأينا المفكرين المسلمين منذ بداية العهد العباسي يؤسسون علوماً مختلفة، كما فعل الفراهيدي في علم العروض، وسبيبوه في علم النحو، وأبو يوسف في علم الخراج، والشافعي في علم أصول الفقه، والأشعرى في علم الكلام... والظاهر أن ابن خلدون أراد أن يتتبّع بهؤلاء فيمؤسس هو أيضاً علمًا ينمو من بعده.

وكان ابن خلدون يريد أن يتتبّعه بأرسطو بصفة خاصة. فهو قد رأى ما كان لمنطق أرسسطو من منزلة رفيعة لدى المفكرين فظن أن علمه الجديد ستكون له مثل تلك المنزلة في مستقبل الأيام. إنه يشير في مقدمته إلى أن مسائل المنطق كانت معروفة قبل أرسسطو ولكنها كانت متفرقة غير مهذبة، فجاء أرسسطو يرتّبها ويهدّبها ويؤلف منها علمًا قائمًا بذاته. ولذلك سُمي أرسسطو بالعلم الأول<sup>(1)</sup>.

ويقول ابن خلدون عن علمه الجديد مثل ذلك. فهو يذكر أن الفلسفة وأهل العلوم قبله جاؤوا بمسائل من نوع تلك التي بحثها في مقدمته، ولكنهم أوردوها في

كتبهم متفرقة وغير مقصورة لذاتها. أما هو فقد جعلها أصلاً لعلمه الجديد ففصل إجمالها واستوفى بيانها وميزها عن غيرها من مسائل العلوم الأخرى<sup>(2)</sup>.

وكان ابن خلدون يأمل أن علمه الجديد سوف يتسع وينظم وتصلح اخطاوه على يد العلماء الذين يأتون بعده، كما حدث لجميع العلوم التي أُسست من قبل. وهو يقول في هذا: "... فإن كنت قد استوفيت مسائله وميزت عن سائر الصنائع انتظاره وانحاءه، فتوفيق من الله وهداية. وإن فاتني شيء في إحسانه، واشتبهت بغيره مسائله، فلناظر المحقق بإصلاحه، ولí الفضل لأنني نهjt له السبيل وأوضحت له الطريق. وأنه يهdi لنوره من يشاء"<sup>(3)</sup>.

ولم يكتف ابن خلدون بذلك بل ذراه يختتم المقدمة فيقول: "وقد كدنا نخرج من الغرض، ولذلك عزمنا ان نقبض العنوان عن القول في هذا الكتاب الأول الذي هو طبيعة العمران وما يعرض فيه، وقد استوفينا من مسائله ما حسبناه كافية. ولعل من يأتي بعدها من يؤيده الله بفكر صحيح وعلم مبين، يغوص من مسائله على أكثر مما كتبنا. فليس على مستنبط الفن إحصاء مسائله، وإنما عليه تعين موضع العلم وتنوعه فصوله وما يتكلم فيه. والمتاخرون يلحقون المسائل من بعده شيئاً فشيئاً إلى أن يكمل. وأنه يعلم وأنتم لا تعلمون"<sup>(4)</sup>.

إن السؤال الذي يواجهنا هنا: هل تحقق أمل ابن خلدون في علمه الجديد؟ وهل تطور علم العمران أو توسيع بالشكل الذي توقعه مؤسسه؟

### ضياع العالم:

حاول مؤلفون قليلون أن يقتبسوا شيئاً من آراء ابن خلدون أو يتأثروا بها في مؤلفاتهم. وكان معظم هؤلاء من تلذموا على ابن خلدون في مصر أو عاصروه أو عاشوا بعده بزمن غير طويل. وكان أكثرهم تأثراً بآراء ابن خلدون الأصبهي والمقرizi.

أما الأصبهي فقد عاش في القرن التاسع، أي بعد وفاة ابن خلدون بزمن قصير<sup>(5)</sup>. وكان من أهل الأندلس وشهد نهاية عهد المسلمين فيها، وكان يسعى لإنقاذ بقايا ذلك العهد فسافر إلى مصر يستنهض سلطانها في هذا السبيل دون جدوى. وقد كتب كتاباً اسماه "بدانع السلك في طبائع الملك". واللاحظ أن

الأصحي في كتابه هذا لم يكن أصيلاً، إنما حاول أن يجمع الآراء في موضوع السياسة من الكتب القديمة. وقد نقل من مقدمة ابن خلدون شيئاً كثيراً<sup>(6)</sup>.

اما المقريزي فكان من طراز آخر. وكان هذا الرجل تلميذاً لابن خلدون ومعجبًا به إعجاباً كبيراً، وقد نهى منحاه في بعض مؤلفاته لا سيما في كتابه "إغاثة الأمة بكشف الغمة"<sup>(7)</sup>.

ولابن حجر العسقلاني رأى طريف في تعليل الدافع الذي جعل المقريзи يعجب بابن خلدون ويتناصر به. فالعسقلاني يقول إن المقريزي ينتمي إلى الفاطميين، وهو يفرط في تعظيم ابن خلدون لأن ابن خلدون اثبت نسب الفاطميين في مقدمته ودافع عنهم فيها. ويعلق العسقلاني على ذلك فيقول إن المقريзи غفل عن مراد ابن خلدون في إثبات نسب الفاطميين. فابن خلدون، في رأي العسقلاني، منحرف عن آل علي. وهو إنما اثبت نسب الفاطميين إلى آل علي في سبيل النكالية بالعلي، وذلك لما اشتهر بين الناس من سوء معتقد الفاطميين وما كانوا عليه من تعصب لذهب الرفض وسب الصحابة وادعاء الألوهية. "فإنما كانوا بهذه المثابة وصح أنهم من آل علي حقيقة التصدق بالعلي العجيب. وكان ذلك من أسباب النفرة منهم"<sup>(8)</sup>.

مهما يكن الحال، فمن الممكن القول إن علم ابن خلدون لم يلق الرواج الذي كان يطمح إليه صاحبه. فهو في خارج هذا النطاق الضيق الذي ذكرناه لم يكن معروفاً. ولعل ابن خلدون اشتهر بتاريخه أكثر مما اشتهر بمقدمته العظيمة. وطلت المقدمة مهملاً في الرفوف لا يقرها أحد إلا نادراً.

ما يدل على ذلك أن المقدمة بقيت من غير شرح أو تفسير أو تعليق طيلة القرون التالية، بخلاف ما حدث لغيرها من المؤلفات المشهورة في الإسلام. فلو قارناها مثلاً بالفية ابن مالك في النحو، ورأينا كثرة الجهد التي بذلها المؤلفون في شرح هذه الألفية، لظهر لدينا مبلغ الإهمال الذي حظيت به المقدمة عند المؤلفين.

انشرنا، في فصل سابق، إلى أن الحضارة الإسلامية دخلت بعد ابن خلدون في عصورهاظلمة. فقد أصبح الناس يهتمون بشؤون النحو والصرف والبيان والبديع أكثر مما يهتمون بشؤون الواقع الاجتماعي. وهذه هي طبيعة المرحلة

الحضارية التي مروا بها. والظاهر أن كثيراً من الناس في بلادنا لا يزالون يعيشون في مثل هذه المرحلة من حيث لا يشعرون.

لقد بذر ابن خلدون بذرة علمه الجديد أملأاً أن تنمو بعده، كما نمت بذرات غيره من مؤسسي العلوم الجديدة. لكنه غفل عن ناحية مهمة من نواحي حضارته ومجتمعه، فلم يدر أن بذرته سوف لاتجد الظروف الملائمة لنموها.

إن الأفكار الجديدة كالبذرات تلقى في أرض، فهي تذوي وتموت إذا لم تجد التربة الصالحة لها، والظروف المساعدة على نموها. إلى هذا يشير الاستاذ مالك بن نبي حيث قال:

"إن فاعلية فكرة من الأفكار أو معرفة من المعرف إنما ترتبط بقيام ظروف اجتماعية واقتصادية ونفسية خاصة تعينها على التخمر والانتشار والتأثير... فإن فاعليتها ذات علاقة وظيفية بطبيعة علاقتها بمجموع الشروط النفسية والاجتماعية التي ينطبع بها مستوى الحضارة في المجتمع... ومن أمثلة ذلك أن تراث ابن خلدون قد ظهر في العالم الإسلامي، وهو مع ذلك لم يسهم في تقدمه العقلي والاجتماعي، لأن هذا التراث... كان يمثل فكرة لا صلة لها إطلاقاً بالوسط الاجتماعي...."<sup>(٩)</sup>.

### المقدمة والأثراء:

ما يلفت النظر حقاً أن نجد الأتراك يهتمون بمقدمة ابن خلدون، ويتأثرون بها، ويقتبسون منها، منذ القرن السابع عشر. وقد ظهرت ترجمة لها باللغة التركية قبل ترجمة الأوروبيين لها بمدة تزيد على القرن<sup>(١٠)</sup>. فما هو السبب في ذلك؟

كان الأتراك في تلك الأونة كغيرهم من المسلمين يهتمون بعلم النحو أكثر مما يهتمون بعلم الاجتماع. فما الذي جعلهم يعنون بمقدمة ابن خلدون هذه العناية العظيمة؟

يقول الاستاذ ساطع الحصري في تفسير ذلك، إن الفتوحات العظيمة التي قامت بها الدولة العثمانية استلزمت ظهور سلسلة من المؤرخين رسميين وغير رسميين.

وكان هؤلاء المؤرخون يقرأون المؤلفات العربية بحكم الثقافة التي كانت سائدة في ذلك العهد، فكان من الطبيعي أن يطّلعوا على مقدمة ابن خلدون ويعجبوا بها إعجاباً شديداً ويتأثروا بها تأثراً عظيماً<sup>(11)</sup>.

إن هذا الرأي لا يخلو من وجاهة فيما أعتقد. فالأحداث الاجتماعية والسياسية الهامة التي انتجتها الفتوحات العثمانية كان من شأنها أن تتبه أذهان المؤرخين الأتراك إلى ما في مقدمة ابن خلدون من تحليل رائع. ولكنني أظن أن هناك عوامل أخرى، بالإضافة إلى العامل الذي ذكره الحصري، كان لها أثرها في دفع الأتراك إلى العناية بالقصيدة. ويغلب على ظني أن أحد تلك العوامل هو رأي ابن خلدون في الخلافة. فهذا الرأي ينسجم مع مصلحة الأتراك ومصلحة الدولة التي كانوا يعيشون في أكนาها.

ذكرنا في الفصل الخامس من هذا الكتاب كيف خالف ابن خلدون الفقهاء في رأيه أن النسب القرشي ليس ضرورياً لل الخليفة، وكيف علل ذلك تعليلًا اجتماعياً قوياً. ويبعدوا أن العثمانيين وجدوا في هذا الرأي ضالتهم التي كانوا ينشدونها منذ زمان بعيد. فلم ينعرف عن سلاطين آل عثمان أنهم ادعوا الخلافة لأنفسهم على الرغم من كونهم غير قرشيين، وكان يسوزفهم طبعاً ما أجمع عليه فقهاء المسلمين قدیماً من اشتراط النسب القرشي للخلافة. ومن الطرائف التي تروى في هذا الصدد أن الحكومة العثمانية ترددت طويلاً في إجازة طبع صحيح البخاري في الاستانة، عند بداية تأسيس المطبعة هناك، لأنه كان يحتوي على الحديث القائل بأن الأنمة من قريش.

لقد سيطرت الدولة العثمانية على العالم الإسلامي بقوة العصبية والسيف، وهي إذن تستحق الخلافة حسب نظرية ابن خلدون. والظاهر أن هذا كان من الأسباب التي دفعت المؤرخين العثمانيين إلى دراسة أطوار الدولة العثمانية في ضوء تلك النظرية، قليلاً أو كثيراً.

مهما يكن الحال، فإننا نستطيع أن نقول، كما قال الحصري: "إن اهتمام المؤرخين العثمانيين، كان بمثابة الاقتباس والاستلهام، ولم يتعد ذلك إلى التوسيع والتعليق"<sup>(12)</sup>. إنهم بعبارة أخرى لم يستطيعوا أن يخرجوا من نطاق المرحلة الفكرية التي كانوا يعيشون فيها.

## بداية الاهتمام في البلاد العربية.

لم يبدأ الاهتمام بالقديمة في البلاد العربية إلا في أواخر القرن الماضي. ولعل هذا الاهتمام لم يكن في أول أمره سوى "موضة". على حد تعبير الأستاذ بوتول<sup>(13)</sup>. وقد جاءت إلى البلاد العربية من أوربا، شأنسائر "المؤسسات".

فالناس في البلاد العربية حينذاك لم يهتموا بالقديمة لأنهم وجدوا فيها علمًا ينفعهم في دراسة مجتمعهم، بل اهتموا بها من باب التقليد للأوربيين. فقد رأوا الأوربيين يعجبون بها إعجاباً كبيراً، ويترجمونها إلى لغاتهم، فقالوا إنها لا بد أن تكون عظيمة. فأخذوا يتهافتون على اقتناها وعلى المطالعة فيها.

ولعل الكثيرين منهم شعروا بشيء من خيبة الأمل عند قراءتهم للقديمة، إذ هم بدأوا بقراءتها وهم يتوقعون أن يجدوا فيها مصداق ما سمعوا عنها من شهرة عريضة. وكأنهم كانوا يتوقعون أن يجدوا فيها أسلوباً رائعاً كأسلوب الجاحظ، أو أفكاراً عالية أفضل من أفكار الفلاحي وابن رشد. ولكنهم وجدوا بدلاً من ذلك شرحاً مسهباً لأمور هي في نظرهم اعتيادية تافهة لا تستحق أن يشغل المفكر بها نفسه. فهي تبحث مثلاً في عادات البدو والحضر وما أشبه، وهذه أمور ليست بذات أهمية في نظرهم، إذ هي مما يشاهدونه كل يوم في مجتمعهم، فليس فيها ما هو جديد أو غريب. قال لي أحدهم وهو حائز يتسائل: ماذا وجد الأوربيون في القديمة ليعجبوا بها هذا الاعجاب المفرط، ليس عندهم من الكتب ما هو أفضل منها؟

لا لوم على هؤلاء في ذلك. فهم إنما يعيشون بأفكارهم في نفس المرحلة التي كان الناس يعيشون فيها أيام ابن خلدون. إنهم يريدون من المؤلف أن يذكر لهم ما هو واجب عليهم أن يفعلوا، لا أن يصف لهم ما يفعلون.

من طريف ما يحكى في هذا الصدد أن الشيخ محمد عبده حاول، بعد عودته من المنفى عام 1888م، أن يقنع الإنبيائي شيخ الأزهر حينذاك بتدريس القديمة في الأزهر، ووصف له فوائدها وأهمية دراستها. فاجاب الإنبيائي بأن العادة لم تجر بذلك.... وانتقل الإنبيائي بالحديث إلى موضوع آخر خشية أن يجره ذلك إلى القول بجواز تدريس القديمة في الأزهر<sup>(14)</sup>.

لم يبدأ الاهتمام الجدي بالقديمة في البلاد العربية إلا بعد ما جاءت "موضة"

أخرى، هي تلك التي تمثلت في الاتجاه العلمي للحديث، حيث أخذ المفكرون يشعرون عند ذلك بالحاجة الماسة إلى دراسة مجتمعهم دراسة واقعية خالية من الوعظ والتقييم. ولعلني لا أغالي إذا قلت إن أول البلاد العربية التي عُنِيت بدراسة المقدمة على أساس علمي هي مصر. وليس ذلك بالأمر الغريب. فمصر كانت، ولا تزال، أكثر البلاد العربية تأثراً بالحضارة الجديدة، وأوفرها نصيباً في تبني النهج الاستقرائي في البحث. ومن مصر أخذ هذا الاتجاه ينتشر في البلاد العربية الأخرى.

وفي عام 1932 ظهرت الدعوة لإحياء ذكرى ابن خلدون ب المناسبة إنشاء سمتانة عام على مولده. فاستجابت الأوساط العلمية والأدبية لهذه الدعوة في جميع البلاد العربية. فاقامت الحفلات للإشادة بذكره، وحفلات الصحف والمجلات بمختلف البحث عنه.

والآن، اثناء كتابة هذه السطور، يقيم المركز القومي للبحوث الاجتماعية والجنائية في القاهرة مهرجاناً فخماً للاحتفال بابن خلدون، دعى إليه ممثلون من مختلف البلاد العربية. وهو مهرجان نأمل منه كل الخير في سبيل دراسة المجتمع العربي، ودراسة أول من درس هذا المجتمع حسب منهج استقرائي واقعي<sup>(15)</sup>.

### ابن خلدون في أوروبا:

لم يعرف الأوروبيون عن ابن خلدون شيئاً في العصور الوسطى وبداية العصور الحديثة. فقد كانوا يعيشون آنذاك في مثل المرحلة الفكرية التي عاش فيها أكثر الناس في جميع الأقطار. ولهذا كان اهتمامهم منصبًا على دراسة ابن سينا وابن طفيل وابن رشد ومن لفّ لهم.

كان أقدم من وجه نظر الأوروبيين إلى مقدمة ابن خلدون في العصور الحديثة مستشرقاً فرنسي اسمه دريلو. فقد نشر في مؤلفه "المكتبة الشرقية" عام 1697 مقالاً يتضمن بعض معلومات عن ابن خلدون وبعض مقتطفات من مقدمته. غير أن دريلو تخطيط في بحثه هذا تحبطاً كبيراً، ووقع في عدة أخطاء، ولم يوفق في الكشف عن أهمية ابن خلدون وأصالحة بحوثه<sup>(16)</sup>.

لم يبدأ الاهتمام الجدي بابن خلدون في أوروبا إلا في أوائل القرن التاسع عشر. وكان أول من اهتم به ونوه بقيمه العلمية شولتز الألماني. فقد نشر عام 1812

رسالة بالألمانية أشار فيها ابن خلدون وأطلق عليه اسم "مونتسيكو العرب". ثم نشر في عام 1822 مقالاً بالفرنسية في المجلة الآسيوية كشف فيها عن أصله بحوث ابن خلدون وذهب إلى أنه لا يكاد يوجد بين مؤلفات الشرق ما يستحق أن يترجم ترجمة كاملة كما تستحق مقدمة ابن خلدون. وفي السنة التالية نشر في المجلة الآسيوية مقالاً آخر نحي فيه هذا المنحى.

ومنذ ذلك الحين بدأ الأوروبيون يهتمون بالقديمة ويحاولون ترجمتها إلى لغاتهم. وما يلفت النظر أن الفرنسيين كان لهم القسط الأوفر في هذا الاهتمام. وقد ظهرت في فرنسا، في أعوام 1862 - 1868 ، ترجمة كاملة للمقدمة بثلاثة مجلدات، وفيها تمهد طويل للتعریف بممؤلفها وشرح وتعليقات على بعض عباراتها. وقد قام بهذا العمل المستشرق دوسلان. وكان لهذه الترجمة اثر لا يستهان به في إثارة الإعجاب بابن خلدون، في فرنسا بوجه خاص، وفي أوروبا بوجه عام.

الظاهر أن من العوامل التي جعلت الفرنسيين أكثر من غيرهم اهتماماً بابن خلدون هو أن فرنسا كانت في ذلك الحين تستحوذ على الجزائر، وتطمح بالاستحواذ على بقية الأقطار الغربية. ولما كان تاريخ ابن خلدون ومقدمته أول بحث مسهب من نوعه في تاريخ المغرب ووصف مجتمعه، فلا غرابة إنن في أن يكون ابن خلدون موضع اهتمام الفرنسيين. ولعلهم أرادوا أن يكتشفوا في مؤلفاته الوسيلة التي يستطيعون بها السيطرة على البلاد الغربية واستغلالها.

يضاف إلى ذلك أن علم الاجتماع الحديث أخذت بوادره تظهر في فرنسا في ذلك الحين. ففي عام 1835 أخرج أوستن كونت الفرنسي كتاباً ابتكر فيه اسماً لعلم الاجتماع (Sociologie) ولفت الأنظار إلى أهمية هذا العلم وإلى وجوب البحث فيه وإنمانه. وكان هذا الحدث مما زاد في اهتمام الناس بابن خلدون وفي الإعجاب به.

### من هو المؤسس

يميل أكثر الباحثين إلى القول بأن أوستن كونت كان المؤسس الأول لعلم الاجتماع الحديث. والسؤال الذي يواجهنا هنا، هل كان كونت مطلعاً على مقدمة ابن خلدون، بعضها أو كلها؟ وإذا كان مطلعاً عليها فهل استفاد منها شيئاً في إنشاء علمه الجديد؟

يرجح الدكتور عبد العزيز عزت أن الفهم الحركي للمجتمع عند ابن خلدون كان له أثره في ميلاد علم الاجتماع عند أوستن كونت. ففي رأي الدكتور عزت أن الجو العلمي في زمان كونت عرف آراء ابن خلدون وبعض مؤلفاته باللغة الفرنسية، ورجل مثل كونت يهمه أمر علم الاجتماع لا يمكن أن يجهل ما يجري في زمانه بهذا الموضوع.

ويذكر الدكتور عزت أن كونت لم يكن بمعزل عن الجو الشرقي، فلقد كان له ثلاثة تلاميذ من المصريين، أحدهم المهندس مظہر بك الذي كان كونت يعلق عليه أماله في نشر آرائه في الشرق الأوسط. فهذه العلاقة بين كونت وتلاميذه المصريين من شأنها أن تعرفه بأراء ابن خلدون<sup>(17)</sup>.

لن هذا الرأي الذي جاء به الدكتور عزت مهم جداً فيما اعتقد. فهو يفتح لنا باباً للبحث نستطيع به أن نكتشف مدى الصلة المباشرة بين آراء ابن خلدون وأراء كونت. ولكنني أظن أن هذه الصلة، على فرض وجودها، ليست قوية أو وثيقة إلى الدرجة التي تجعلنا نقول بأن كونت أسس علمه الجديد في نفس الإطار الفكري الذي أسس فيه ابن خلدون علم العمران.

لقد استمد كونت جذور تفكيره الأساسية في الغالب من التراث الفكري الذي كان سائداً في أوروبا في عهده. ليس من المستبعد أن يكون كونت قد اطلع على بعض آراء ابن خلدون واستفاد منها، ولكنه مع ذلك كان أقرب في تفكيره إلى النمط الغربي منه إلى النمط الخلدوني العربي. ولهذا كان علم الاجتماع الذي بدا به كونت يختلف في ملامحه وخطوطه عن علم الاجتماع الخلدوني اختلافاً غير قليل.

يحاول بعض الباحثين العرب انتزاع لقب "مؤسس علم الاجتماع" من كونت ومنحه لابن خلدون، باعتبار أن ابن خلدون سبق كونت في ذلك بما يناهز الخمسة قرون. والغريب أن بعض الإيطاليين فعلوا مثل ذلك تجاه فيلسوفهم فييكو الذي عاش في القرن الخامس عشر، حيث منحوه اللقب بدلاً من كونت. وهناك آخرون يحبون أن يطلقوا اللقب على غير هذا وذلك.

الواقع أن ابن خلدون له فضله الذي لا يُحتج في وضع الأساس لعلم الاجتماع،

وقد سبق الجميع في ذلك بلا مراء. ولكننا نستطيع مع ذلك أن نقول إنه وضع الأساس قبل أوائه فلم يقم عليه البناء المطلوب.

إن ابن خلدون في هذا كمثل مهندس بارع يضع أساساً لعمارة ذات تصميم جديد، ثم يموت فلا يظهر بعده من يشيد تلك العمارة. وبهذا يبقى الأساس في الأرض مهماً منسياً. وبعد مضي زمن طويل، عندما تظهر في الناس حاجة إلى مثل تلك العمارة، يضعون لها أساساً جديداً غير ملتفتين إلى عمل ذلك المهندس الأول.

يجوز القول بأن الأساس الذي وضعه ابن خلدون أصح وأمتن من الأساس الذي وضعه كونت، وفيه من الأصلالة ما يندر أن نجد مثلها عند كونت. ولكن كونت ظهر في الوقت الذي كان فيه الجو الفكري في حاجة ماسة إلى علم للجتماع، فلقبت صيتها في هذا السبيل أننا صاغية، وأخذ علم الاجتماع ينمو بعده ويتطور حتى وصل إلى هذا الوضع الذي نشهده اليوم.

لعل من الممكن القول إن هناك علمين للجتماع، أحدهما الذي أسسه ابن خلدون في القرن السابع الهجري، ثم اهمل ونسى بعد تأسيسه. والثاني هو علم الاجتماع الحديث الذي ندرسه في مدارسنا الحديثة.

### أهمية أووجست كونت:

ظهر أووجست في الوقت المناسب، أي أنه ظهر في الوقت الذي كان المفكرون فيه قد سنموا الأفكار الذالية المفرطة في تعاليها عن الواقع الاجتماعي، وأصبحوا يتطلبون أفكاراً من نمط آخر تنزل إلى الواقع لتدرسه دراسة استقرائية وضعية.

كان أووجست كونت فيلسوفاً وقد أطلق على فلسفته اسم الفلسفة الوضعية (Philosophie Positive). وقد جاء في هذا الصدد بنظرية حاول بها شرح المراحل التي تطور الفكر البشري تبعاً لها. وانتهى من ذلك إلى القول بأنه قد أن الأولان للباحثين أخيراً لكي يدرسوا المجتمع دراسة وضعية.

خلاصة نظرية كونت أن الفكر البشري مر، خلال تطوره عبر التاريخ، بمراحل ثلاثة هي: المراحل الدينية والمراحلة الميتافيزيقية والمراحلة الوضعية. ففي المراحلة الأولى

يحاول الفكر تعليل الأمور ببنسبتها إلى قوة مريدة خارجة عنها كالآلهة أو الجن أو الشياطين. وهذا النمط من التعليل هو الذي كان سائداً في جميع الشعوب البدانية وأكثر الشعوب القديمة. ولا يزال أثره باقياً على درجات متفاوتة في بعض الشعوب الحديثة. فإذا نسبت حرب طاحنة مثلاً قال الناس في تعليلها إن الله أراد نشوبيها لكي يعاقبهم على ذنبهم. وإذا نال أحدهم توفيقاً مفاجأً في حياته قالوا إن ذلك نتيجة طلسم قوي حصل عليه، أو إنه من تأثير الدار الجديدة التي انتقل إليها...

أما في المرحلة التالية، وهي المرحلة الميتافيزيقية، فالناس يحاولون تعليل الأمور ببنسبتها إلى قوة مبهمة غير مشخصة. وهذه المرحلة تعد خطوة تقدمية بالنسبة إلى المرحلة السابقة لها، إذ هي فتحت أذهان الناس نحو التحري عن القوى التي تسير الأمور من داخلها لا من خارجها، وهذه هي أول محاولة لدراسة القوانين التي يجري عليها الكون بمختلف ظواهره. ولكنها على أي حال محاولة قاصرة، إذ هي تعتمد على الاستنباط المنطقي والتفكير التجريدي. وهذا هو ما فعله فلاسفة الإغريق القدماء، وقلدهم فيه معظم الفلاسفة المتأخرین حتى عهد قريب. فهم إذا رأوا ظاهرة تجري على نمط رتب مرتبة، قالوا إن ذلك من جراء قوة كامنة في الظاهرة تؤثر فيها دائمًا على شكل واحد. وهم قد يعمدون إذ ذاك إلى التعميم السريع حيث يجعلون تأثير تلك القوة من الضرورات العقلية التي لا يجوز أن يتجادل فيها إثنان.

وتأتي أخيراً المرحلة الثالثة وهي المرحلة الوضعية العلمية التي تعتمد على الاستقراء والتجريب وتحاول التغلغل فيها وراء الظاهرة لكي تكتشف العوامل الواقعية التي أدت إلى إحداثها. وفي هذه المرحلة لا يجوز للباحث أن يقيم بحثه على أساس منطقي تجريدي، إنما يجب عليه أن يتخلص مقدماً من كل تعميم سابق ثم يأخذ بالبحث وهو خالي الذهن، حيث يسير به كيما تسير به التجربة والدراسة الواقعية.

أراد كونت بهذه النظرية أن يجعلها "مقدمة" لعلم الاجتماع الذي كان يريد تأسيسه. وهو بذلك يختلف عن ابن خلدون الذي جاء بعلم العمران لكي يجعله "مقدمة" لدراسة التاريخ.

وقد حاول كونت أن يأتي بدراسة اجتماعية باعتبارها النموذج الذي يجب أن يقوم عليه علم الاجتماع الحديث. ونحن لا يهمنا هنا أن نعرف هل كان كونت

ناجحاً في دراسته هذه أم غير ناجح. المهم أن نعرف أنه نجح في إعطاء اسم لعلم الاجتماع وفي لفت نظر الباحثين إلى مواصلة البحث فيه. وبهذا استحق لقب "مؤسس علم الاجتماع".

كان جهد كونت منصبًا على تبيان ما في النهج الميتافيزيقي من خطأ في دراسة المجتمع، وأن هذه الدراسة يجب أن تقوم على منهجه الجديد هو النهج الوضعي الذي تقوم عليه العلوم الطبيعية. يمكن القول إن أهمية كونت بالنسبة لعلم الاجتماع هي كأهمية بيكون النسبة للعلوم الطبيعية. وأهمية كليهما تظهر في الدعوة إلى منهج جديد أكثر مما تظهر في الدراسة على أساس ذلك النهج.

### سؤال مهم:

المعروف عن علم الاجتماع أنه من أحدث العلوم الحديثة نشأة، إن لم يكن أحدثها. فعمره الآن لا يتجاوز القرن الواحد إلا قليلاً. وهذا عمر قصير بالنسبة لأعمار العلوم الأخرى. والسؤال هو: لماذا اهتم المفكرون بدراسة مختلف الظواهر القريبة منهم والبعيدة، بينما هم اهملوا دراسة المجتمع الذي يعيشون فيه؟ ليس في المجتمع ما يثير انتباهم ويدفعهم إلى دراسته؟

حاول الإجابة على هذا بعض علماء الاجتماع المعاصرين، منهم الأستاذ فلويد هوز حيث قال ما معناه<sup>(18)</sup>، إن المجتمع البشري كان حتى عهد قريب راكداً لا يتغير تغييراً كبيراً يجلب الانتباه. فالظواهر الاجتماعية المتمثلة في العادات والتقاليد كان من شأنها أن تبقى على حالها في عمر الفرد الواحد. والفرد إذن لا يشعر بحاجة إلى دراسة تلك الظواهر دراسة علمية. إنه يعدها كأنها من المسلمات البديهية التي لا تحتاج إلى تعليل أو تفسير، وهو إذن لا يفكر في المجتمع إلا في حدود تلك العادات والتقاليد التي نشأ عليها ووثق بصحتها وثوقاً لا شك فيه.

إن الفرد لا يبدأ بالتفكير العلمي في المجتمع إلا عندما يرى الظواهر الاجتماعية تتغير أمام عينه يوماً بعد يوم. وهذا هو ما حدث في العصر الأخير. وبذا أخذ الإنسان يختار ويتساءل حول العادات والتقاليد التي نشأ عليها: ما هي في حقيقتها؟ وما هي أسبابها ونتائجها؟ ولماذا تتغير يوماً بعد يوم؟ وما الفرق بينها وبين غيرها في المحسن والمساوئ؟... إن الإنسان إذن يحتاج إلى من يجيب له على

هذه الأسئلة ويكشف له عن أسرارها. وبهذا تظهر الحاجة إلى علم الاجتماع، وعندها يظهر بين المفكرين من يشتغل به.

نستنتج من هذا أن المسالة ليست فردية، بل هي اجتماعية. فالناس كانوا قبل العصر الأخير ليسوا في حاجة إلى علم الاجتماع، إذ هم كانوا قاطنين بالآفكار التقليدية التي توارثوها عن آبائهم حول الأمور الاجتماعية. فإذا أتيح لأحد منهم أن يتوجول في المجتمعات المختلفة ويطلع إلى ما فيها من عادات متنوعة، ثم يحاول البحث في أسبابها بحثاً موضوعياً، فإنهم سيغضبون منه ويلعنونه لأنه في زعمهم يشكك في صحة تقاليدهم المقدسة أو يريد هدم كيانهم الاجتماعي. وإذا استطاع مثل هذا الباحث أن يتخلص من غضبهم بطريقة من الطرق فإنه على الأقل لا يستطيع أن ينال رضاهما أو إعجابهما.

لا ننكر أن هذا قد حدث تجاه العلوم الطبيعية أيضاً في بدا العصور الحديثة، فقد رأينا مثلاً كيف غضب الناس على غاليلو عندما جاء لهم بأراء في علم الفلك والفيزياء لا عهد لهم بها من قبل. ولم يتخلص من العقوبة إلا بعد أن أعلن لهم بأنه كان مخطئاً في تلك الآراء. ولكننا يجب أن لا ننسى أن العلوم الطبيعية لا تمس عقائد الناس وتقاليدهم بمقدار ما يمسها علم الاجتماع. فهذا العلم يتدخل في صميم الكيان الاجتماعي الذي يستند عليه الكثيرون من الناس في رزقهم وجاهمهم وطمأنينتهم النفسية. ولا بد لهم من أن يثوروا عليه ويغضبوه، وإن يلصقوا به شتى التهم.

### تعليق آخر:

للأستاذ مارتنديل تعليل آخر في شأن علم الاجتماع من حيث نشأته المتاخرة. ففي رأيه أن هذا العلم لم يكن في الإمكان نشوئه قبل الوقت الذي نشا فيه في أوروبا. فهو ليس عملاً فردياً يقوم به رجل عبقرى ليشذ به عن ظروف زمانه ومكانه. إنه نتاج تطور فكري طويل، ولم يحدث هذا التطور إلا بعد تراكم وتلاعچ لختلف العلوم والأفكار التي نشأت في الحضارة الأوروبية الحديثة ونمّت فيها نمواً تدريجياً.

ويؤكد الأستاذ مارتنديل في النهاية على نشأة العلوم الطبيعية في أوروبا في العصر الحديث وصلة ذلك بميلاد علم الاجتماع. فهذه العلوم الطبيعية لم تنشأ على

النمط العجيب الذي شهدناه إلا بعد أن مهد لها فرنسيس بيكون بدعوته المشهورة إلى إتخاذ منطق استقرائي جديد يختلف عن المنطق الاستباطي الذي كان يسيطر على الأذهان قديماً. وبعد ما نمت العلوم الطبيعية أخيراً اخذت الأذهان تتجه نحو تطبيق منهاجها الاستقرائي على دراسة الظواهر الاجتماعية. وكان من نتائج ذلك أن نشأت العلوم الاجتماعية المختلفة ومنها علم الاجتماع الحديث<sup>(19)</sup>.

إن رأي مارتنديل هذا لا يخلو من صواب، أو لعله مصيب إلى حد كبير. ولكننا لا نجوز أن نأخذ به وحده من غير أن نأخذ معه برأي هو ز الذي سبق ذكره. فهما رأيان متواصقان يكمل أحدهما الآخر. فنحن نعرف أن بعض العلوم الاجتماعية، كعلم الاقتصاد أو الانثربولوجيا، نشأت قبل علم الاجتماع بزمن غير قصير. فما هو تعليل ذلك؟

هنا تظهر أهمية رأي هو ز. ففي ضوء هذا الرأي يمكن أن نقول إن علم الاجتماع أكثر مساساً بعقائد الناس وتقاليدهم من علم الاقتصاد أو الانثربولوجيا أو غيرهما. فالأنثربولوجيا مثلاً، وهو من أشد العلوم الاجتماعية قرابةً إلى علم الاجتماع، يبحث في الشعوب البدانية عادة. والناس لا يفهمون كثيراً أن تدرس عقائد تلك الشعوب وتقاليدتها، ولعلهم يتذذلون بتلك الدراسة لما تحتوي عليه من غرابة وظرفية، وقد يجدون فيها ما يشبع غرورهم حيث يرون الخرافية تملأً أذهان الشعوب البدانية بينما هم متزهون عنها حسب زعمهم. فإذا جاءهم علم الاجتماع يقول لهم إن عاداتكم لا تختلف في أساسها الاجتماعي عن عادات البدانيين، تثروا وغضبوا....

### النتيجة:

هناك آراء أخرى جاء بها علماء آخرون في هذا الصدد، إنما هي جمیعاً تکاد تؤدي إلى مثل النتيجة التي أدى إليها الرأيان المذكوران، وهي أن علم الاجتماع لا يمكن أن ينشأ قبل الوقت الذي نشا فيه في القرن التاسع عشر. فهو ليس من صنع فرد واحد يلقى بذرته لتنمو بعده تلقانياً. لا بد لكي تنمو البذرة أن يرعاها أفراد آخرون، وأن يكون في الناس حاجة مثل تلك الرعائية.

إن العلم بوجه عام ليس سوى ظاهرة اجتماعية. وهو لا ينمو بمجهود فرد واحد، بل هو ينمو كما تنمو أية ظاهرة اجتماعية أخرى. وإذا أتيح لفرد عبقرى أن

يسبق زمانه بإنشاء علم جديد، قبل أن تكون في المجتمع حاجة بذلك العلم، فلا بد أن يكون مصيره الإهمال والنسيان. وهذا هو ما انتهى إليه مصير علم الاجتماع الخلدوني.

قلنا في فصل سابق إن الحضارة الإسلامية كانت تتمخض أثناء إزدهارها لكي تنتج اجتماعياً عقرياً كابن خلدون. ولكنها عجزت أخيراً عن رعاية البذرة التي بذرها. فضاعت البذرة في التراب.

ليس من العجيب، كما قلت سابقاً، أن يظهر ابن خلدون في نهاية ازدهار الحضارة الإسلامية. فقد كانت الأفكار التي نمت في تلك الحضارة تتجمع وتتلاقي جيلاً بعد جيل. واتاحت الظروف أخيراً لابن خلدون أن يكون ذهنه كالبودقة لتلك الأفكار فاستطاع أن ينبع منها علمًا جديداً. ولكن مشكلة هذا العلم الجديد أنه لم يجد من يعرف قيمته أو يشتريه.

## هوامش الفصل الثاني عشر

- (1) مقدمة ابن خلدون، (طبعة جنة البيان العربي)، ص 1103 - 1104 .
- (2) المصدر السابق، ص 266 - 269 .
- (3) المصدر السابق، ص 269 - 270 .
- (4) مقدمة ابن خلدون، (طبعة المكتبة التجارية)، ص 588 .
- (5) توفي ابن خلدون عام 808 هـ ، وتوفي الأصبهي عام 896 هـ .
- (6) عبد الرحمن بدوي، مؤلفات ابن خلدون، ص 241 - 250 .
- (7) محمد عبد الله عنان، ابن خلدون ، ص 96 .
- (8) ابن حجر العسقلاني، رفع الإصر عن قضاة مصر، نفلاً عن كتاب "مؤلفات ابن خلدون" لعبد الرحمن بدوي، ص 284 - 285 .
- (9) حامد عمار، بعض مفاهيم علم الاجتماع، (معهد الدراسات العربية العالمية) ، ص 55 .
- (10) ساطع الخصري، دراسات عن مقدمة ابن خلدون، ص 140 - 141 .
- (11) المصدر السابق، ص 140 .
- (12) المصدر السابق، ص 141 .
- (13) غاستون بروتول، ابن خلدون فلسفة الاجتماعية، ص 127 - 128 .
- (14) علي عبد الواحد وافي، مقدمة ابن خلدون، (طبعة جنة البيان العربي)، ص 190 - 191 .
- (15) حظي كاتب هذه السطور بالدعوة لحضور هذا المهرجان مثلاً عن الجمهورية العراقية، وقد أسمى في مناقشاته بعندار جهده.
- (16) علي عبد الواحد وافي، مقدمة ابن خلدون ، (طبعة جنة البيان العربي)، ص 176 - 177 .
- (17) نفلاً عن البحث الذي ألقاه الدكتور عبد العزيز عزت في مهرجان ابن خلدون. وانظر كذلك كتاب "المجمع العربي" للدكتور عزت (القاهرة 1961 )، ص 354 .
- .Floyd House, The Development of Sociology N. Y 1936, P 3 (18)
- .Don Martindale, The Nature and Types of Sociological Theory, London 1961 ( P 3 - 27 ) (19)

## الفصل الثالث عشر

### في سبيل علم اجتماع عربي<sup>(1)</sup>.

أشرنا في الفصل السابق إلى أن علم الاجتماع الحديث وضع في إطار يختلف عن ذلك الذي وضع فيه علم الاجتماع الخلدوني. ولم نكن نقصد بذلك أن العلمين مختلفين من حيث المنطق أو منهج البحث، بل كان قصتنا أنهما استمدما مفاهيمها من تراثين اجتماعيين مختلفين. ولهذا كانت النتائج التي توصلنا إليها متباعدة على الرغم من خصوصهما معاً للمنطق الوضعي الاستقرائي.

مما يجدر ذكره في هذا الصدد أن علم الاجتماع الحديث لم يصبح بعد علماً عالياً تتطبق مفاهيمه ونظرياته على جميع المجتمعات في العالم. إنه لا يزال في بداية نموه، كما أشرنا إليه في الفصل السابق، ولا تزال تظهر فيه المدارس المتنازعة، حيث تكون كل مدرسة ذات طابع خاص بها وكثيراً ما تستمد جذورها من التراث الاجتماعي الذي نشأت فيه.

إن علم الاجتماع، بعبارة أخرى، ليس كعلم الفيزياء أو الكيمياء أو غيرهما من العلوم الطبيعية التي كاد العلماء يتفقون فيها على مفاهيم عامة تصدق في كل مكان على وجه الأرض. نحن نأمل على أي حال أن ينمو علم الاجتماع في المستقبل فيصير علمًا عالياً كالعلوم الطبيعية. إنما هو في حاليه الراهنة لما يصل إلى مثل هذه الدرجة من النمو والنضوج.

اللمالاحظ أن علم الاجتماع الذي نشا على يد كونت، ثم ترعرع على يد غيره من علماء الغرب، قد بحث في أمور قلما نجد لها أثراً كبيراً في علم الاجتماع الخلدوني. فكانت وأمثاله من علماء الغرب كانت اذهانهم مشغولة بالقضايا التي كان المجتمع الغربي يتسائل عنها ويثير حولها الجدل. لهذا كانت دراساتهم الاجتماعية مطبوعة بطابع تلك القضايا قليلاً أو كثيراً. أما ابن خلدون فقد كان ذهنه مشغولاً بقضايا أخرى، هي تلك القضايا التي كانت الحضارة الإسلامية تعنى بها، كقضية الصراع بين الدين والدولة، أو بين العرب والجعم، أو بين البداوة والحضارة، أو ما اشبه<sup>(2)</sup>. ومن هنا صار علم الاجتماع الخلدوني مختلف عن علم الاجتماع الحديث من وجوه كثيرة.

كثير من متعلمينا اليوم يستنكفون من دراسة علم الاجتماع الخلدوني، إذهم يعدونه من جملة العلوم القديمة التي ذهب زمانها، كطبع الراري وتنجيم الطوسي وكيمياء جابر بن حيان. وكأنهم يرون في نظريات علم الاجتماع الحديث ما يغنينهم عن دراسة نظرية اجتماعية عتيبة اكل الدهر عليها وشرب.

إنهم لا يدركون أن نظرية ابن خلدون لا تزال، على الرغم من قدمها، محافظة على الكثير من جدتها وقيمتها العملية. وهي بذلك تختلف عن طبع الراري أو كيمياء ابن حيان.

نحن ندرس اليوم طبع الراري أو غيره من العلوم القديمة من وجهة نظر تاريخية. أما علم الاجتماع الخلدوني فيجب أن ندرسها من وجهة نظر عملية تنفعنا في عصرنا هذا، لا سيما في دراسة مجتمعنا العربي الراهن. فنحن إننا نقارن بين أحوال المجتمع العربي في أيام ابن خلدون وأحواله في أيامنا، نجد شبهاً كبيراً. ومن هنا تأتي أهمية علم الاجتماع الخلدوني لنا كموضوع للدراسة في مدارسنا الحديثة.

نحن لا ننكر ما في علم الاجتماع الحديث من نظريات قيمة، وما فيه من فائدة لا يستغنى عنها في دراسة مجتمعنا، ولكن هذا لا يعني أننا نستطيع أن نستغنّي بهذا العلم عن علم الاجتماع الخلدوني. لست مغالياً إذا قلت بأن علم الاجتماع الخلدوني يمكن اعتباره مدرسة قائمة من مدارس علم الاجتماع

ال الحديث. ولعل هذه المدرسة الخلدونية أقرب إلى فهم مجتمعنا من بعض تلك المدارس الأخرى.

إن الباحث الاجتماعي الحديث لا يستطيع أن يستوعب علم الاجتماع دون أن ينظر في جميع المدارس الموجدة فيه. ومن الخطأ أن يتغىض الباحث لمدرسة معينة من تلك المدارس ينتمي في دراستها ولا يعرف عن غيرها شيئاً. إن كل مدرسة تعطي الباحث وجهة نظر من حياة المجتمع البشري قد لا يجدها في غيرها من المدارس.

## موضوع البداوة والحضارة:

عند المقارنة بين مدرسة ابن خلدون وبين سائر المدارس الاجتماعية الحديثة، نلاحظ فرقاً له أهميته. فقد كان محور النظرية الخلدونية، كما أسلفنا، يدور حول الصراع بين البداوة والحضارة. وهذا أمر قلماً نجد من يعنى به عناية كافية بين علماء الاجتماع الحديثين.

جل ما عنى به العلماء الحديثون في هذا الصدد هو المقارنة بين المجتمع الحركي والمجتمع السكوفي. وقد جاءت هذه المقارنة بأسماء شتى لا مجال هنا لذكرها، وكان القصد منها بوجه عام تبيان الفرق بين المجتمع الجامد الذي اعتاد على تقدير ما جاء به الآباء وبين المجتمع المتتطور الذي يتدفع في تجديد عاداته وافكاره اندفاعاً سريعاً نسبياً. وكان اهتمام العلماء من هذه الناحية يتركز في الغالب حول دراسة المشاكل التي تنشأ عند انتقال الناس من المجتمع السكوفي إلى المجتمع الحركي، كمثل ما يحدث مثلاً عند انتقال الناس من الريف إلى المدينة، أو من الطور البدائي إلى السائد إلى الطور المدني العقد.

يجوز القول إن هذه المقارنة الاجتماعية الحديثة تشبه تلك التي أجرتها ابن خلدون بين البدو والحضر. ولكن هذا الشبه ليس تماماً. فلقد حدث بين البدو والحضر صراع طويل قلماً نجد ما يماثله في موضوع المجتمع السكوفي والحركي حسب مفهومه الحديث. فلم يحدث في التاريخ أن هاجم الريفيون أو البدانيون إحدى الحضارات المجاورة وأسسوا فيها دولة. وإذا كان مثل هذا قد حدث في بعض

الفترات الشاذة فهو لم ينبع من الظواهر الاجتماعية مثلما رأيناها في صراع البداوة والحضارة.

والمجتمع البدوي، من ناحية ثانية، يختلف في كثير من خصائصه عن أي مجتمع سكوني آخر. إن الصحراء التي يعيش فيها البدو، وتكيفت حياتهم لها، تختلف في طبيعتها الجغرافية عن المناطق التي يعيش فيها البدانيون أو الريفيون أو غيرهم من أهل المجتمع السكوني.

أصح وصف للبداوة هو الذي جاء به ابن خلدون حيث قال عن البدو "إن رزقهم في ظلال رماحهم"<sup>(3)</sup>. فهم لا يعرفون من دنياهم غير الفروسية والفخار بالغلوة والتنافس على الرئاسة. ومن هنا تنشأ محسناتهم ومساواتهم معاً.

حياة الباادية ليست سوى حياة غزو وحرب. ومن العار كل العار على البدوي أن يكسب رزقه بكد يده وعرق جبينه. فهو صاحب سيف يغزو به ويدافع به من يغزووه. ولا مكان في الباادية لمن هو جبان أو ضعيف.

قيام الحياة في الباادية هو الرعي. والرعي لا ينبت من جراء عمل بشري كما هو الحال في الزراعة مثلاً. إنه يعتمد في نموه على المطر الذي ينزل من السماء، ولا يد لبدوي في صنعه أو توجيهه. وليس على القبائل البدوية، لكي تحصل على رزقها، إلا أن تنتقل وراء المزاريق المتناشرة في الصحراء الشاسعة. ولا بد لها إذن من أن تتنازع حول تلك المزاريق وتتقاول.

إن المزاريق قليلة لا تكفي إلا عدراً محدوداً من سكان الصحراء. ولما كان البدو يتذكرون تكاثراً طبيعياً كغيرهم من الناس، فلا بد لهم من وسيلة يوقفون به هذا التكاثر عند حدوده المناسب. وهذه الوسيلة هي الغزو والقتال، حيث تموت بها الفضلة الزائدة من عددهم النامي.

من الأمثل الشائعة اليوم لدى البدو قولهم: "الحق بالسيف والعجز يزيد شهود"، وكذلك قولهم: "الحلال ما حل باليد". ومن يجلس إليهم يستمع إلى أحاديثهم يجد أنهم يقيسون الرجولة الكاملة بمقاييس الغلبة والاستحواذ. وهم إذ يمدحون رجلاً يقولون عنه إنه "سبع" يأخذ حقه بذراعه ولا يقدر أحد على مغالبته. ومن أكبر العار على أحدهم أن يقال عنه إنه حائك أو صانع، أو من أبناء

حائز أو صانع، فذلك في نظرهم يعني أن الرجل ضعيف يحصل على قوته بعرق جبينه كالنساء، ولا يحصل عليه بحد السيف. ومن هنا أطلقوا على العمل اليدوي اسم "المهنة"، وهي مشتقة من المهانة كما لا يخفي<sup>(4)</sup>.

يروي ابن خلدون قصة رجل بدوي وفد من العراق إلى عبد الملك بن مروان في الشام. فسأله عبد الملك عن الحاج عامله على العراق. فاراد البدوي أن يمدح الحاج ويصفه بحس السياسة، فقال: "تركته يظلم وحده"<sup>(5)</sup>. يستدل ابن خلدون من هذه القصة على أن البدو من طبيعتهم انتهاك ما في أيدي الناس والجور عليهم. فذلك أمر شنيع في نظر الحضر، إنما هو في نظر البدو من قبيل الفخار ودليل على الشجاعة والفروسية.

إن هذا هو الذي جعل المجتمع البدوي يختلف اختلافاً كبيراً عن أي مجتمع سكوني آخر، وهذا هو مصدر ما حدث من صراع طويل بين البداوة والحضارة في التاريخ. فالبدو قد يشغلهم النزاع القبلي فيما بينهم عن مهاجمة الحضارة فترة من الزمن قصيرة أو طويلة. إنما هم، كما يقول ابن خلدون، قد تشملهم أحياناً صبغة بينية من نبوة أو ولادة أو غيرها فتجمع شملهم وتجعلهم يهاجمون الحضارة ويعوّسون فيها الدول<sup>(6)</sup>.

### البداوة والمجتمع العربي:

نحن لا نتوقع من علماء الاجتماع الحدّيثين على أي حال أن يسهّلوا في بحث البداوة على منوال ما فعل ابن خلدون. فالرجل قد عاش في مجتمع تغلغلت البداوة فيه وأثرت في تكوينه تأثيراً بالغاً، بينما هم عاشوا في مجتمع ليس للبداوة فيه مثل هذا التأثير.

من الآراء التي كانت شائعة في الأوساط العلمية سابقاً أن البداوة مرحلة اجتماعية مررت بها جميع الأمم في خلال تطورها نحو الحضارة. فكانوا يقولون إن كل أمة من الأمم كانت تعيش في بداية أمرها في مرحلة بدنية إذ تعتمد في معاشها على الصيد والالتقاط، ثم انتقلت بعدها إلى مرحلة البداوة، ثم إلى مرحلة الزراعة، ثم إلى مرحلة التجارة والصناعة. وقد تبين الآن خطأ هذا الرأي.

إن البداوة نظام اجتماعي يلائم حياة الصحراء وهو لا يظهر إلا فيها على الأكثر.

اما الأمم التي ليس في بلادها صحراء فليس من الضروري أن تمر بمرحلة البداوة، إنها قد تفlez مرة واحدة من المرحلة البدانية إلى المرحلة الزراعية.

ما يلفت النظر ان اعظم منطقة صحراوية على وجه الكرة الأرضية هي هذه المنطقة التي تكتنف البلاد العربية. فلو سرحتنا نظرنا في خارطة البلاد العربية، من الحيط الى الخليج، نجد فيها صحراء متراوحة الأطراف، حيث يخترقها بحر واحد، هو البحر الأحمر، وبعض أحواض الأنهر وسلالس الجبال.

المعروف ان هذه المنطقة لم تكن صحراوية منذ بداية امها، إنما كانت منطقة كثيرة المطر عامرة بتنوع النبات والحيوان. ولم تبدأ الطبيعة الصحراوية تظهر فيها إلا بعد انتزاع الدور الجليدي الرابع نحو الشمال. وبهذا أخذ المطر يقل فيها وتزداد فيها القحولة تدريجياً.

في رأي تويني أن هذا الحدث جعل سكان المنطقة ينقسمون الى فريقين، أحدهما اتخذ طريقة البداوة وأخذ يتنقل وراء الماعي، بينما لجا الفريق الثاني الى أحواض الأنهر المجاورة حيث امتهن الزراعة فيها. ويعتقد تويني ان قصة آدم وسقوطه من الجنة حسبما تذكرها الكتب الدينية ليست سوى رمز لهذا التحول الجغرافي الذي حدث في هذه المنطقة. أما قصة ابني آدم، هابيل و Cain، فترمز الى الصراع الذي حدث بعدها بين البداوة والحضارة<sup>(7)</sup>. وقد جاء في التوراة أن هابيل كان راعياً وأن قاين كان زارعاً.

### منشاً الدولة:

هناك بين علماء الاجتماع الحدبين جماعة حاولوا ان يدرسوا البداوة وأثرها الاجتماعي من ناحية تاريخية. وهذه الجماعة تمثل في جومبلوتز وأوبنهايمر بشكل خاص. وكان الموضوع الذي عنى بدراسته هذان العالمان هو الدولة من حيث نشاتها في التاريخ وطبعتها. وقد اعترفا بأنهما استفادا في ذلك من نظرية ابن خلدون.

انتقد جومبلوتز نظرية "العقد الاجتماعي" في تعليل نشأة الدولة، وهي النظرية التي جاء بها روسو وهوبز ولوك، وراجت في الأوساط العلمية والسياسية في حينها رواجاً كبيراً. ومؤداتها أن الدولة نشأت من جراء عقد إجتماعي حيث اتفق

الناس به على تولية أحدهم حاكماً عليهم واشترطوا عليه أن يكون عادلاً في حكمه، فإذا أخل بهذا الشرط جاز لهم أن يعزلوه وأن يختاروا شخصاً آخر مكانه.

يقول جومبلوتز إن هذه النظرية غير صحيحة تاريخياً. فالدولة في رأيه لم تنشأ من جراء عقد اجتماعي بين الحاكم والمحكوم، إنما هي بالأحرى نشأت من جراء النزاع بين الجماعات البشرية المختلفة وسيطرة إحداها على الأخرى.

يعتقد جومبلوتز أن النزاع صفة أصلية من صفات النوع البشري. وهو يحدث دائماً بصور شتى. فإذا تغلبت به جماعة على أخرى حاولت السيطرة عليها واستغلال أفرادها عن طريق الاستعباد والضربيبة. وبهذا تنشأ الدولة التي هي في نظر جومبلوتز ليست سوى نظام اجتماعي قائم على أساس من الغلبة والاستغلال الاقتصادي.

إن نظرية جومبلوتز هذه تعد أحدث وأوثق نظرية جاء بها علم الاجتماع الحديث في موضوع الدولة<sup>(8)</sup>. هي كما لا يخفى مستمدّة من نظرية ابن خلدون على وجه من الوجوه.

و جاء أوبنهايمر بعد ذلك ليدفع بنظرية جومبلوتز خطوة أخرى حيث جعلها أكثر قرباً إلى النظرية الخلدونية. ففي رأي أوبنهايمر أن الدولة نشأت من جراء النزاع بين البدو والحضر. وقد حدث هذا عند ظهور الحضارة واكتشاف الزارعة. فالزراعة مكنت الإنسان لأول مرة في التاريخ من إنتاج فضلة تزيد على حاجته الضرورية، وبذلك أخذ ينتج معالم الحضارة من مساكن وملابس واواعية وما أشبه. وجاء البدو يرثمون الاستحواذ على فضلة الإنتاج هذه، فحاربوا الحضر وغلبوا. وكان من نتائج ذلك نشوء الدولة في التاريخ.

يقول أوبنهايمر إن النزاع الذي كان يحدث بين الجماعات البشرية قبل اكتشاف الزراعة لم يكن يؤدي إلى إنشاء الدولة، إذ أن الجماعة الغالبة آنذاك لا ترى فائدتها من السيطرة على الجماعة الغلوبة. ولهذا كانت تكتفي بنهايتها ثم ترجع إلى مقرها. أما بعد اكتشاف الزراعة وظهور فضلة الإنتاج، فقد أصبحت الجماعة الغالبة، وهي بدوية في الغالب، تحاول البقاء مسيطرة على الجماعة الغلوبة لكي تحصل منها

على فضلة إنتاجها عن طريق الضرائب، أي أنها تريد أن تنهب الجماعة المغلوبة عاماً بعد عام، بدلاً من نهيبها مرة واحدة<sup>(9)</sup>.

### ضوء على تاريخنا:

إن هذه النظرية التي أسلفنا ذكرها حول منشأ الدولة وطبيعتها تلقي ضوءاً على واقع التاريخ البشري بوجه عام، وعلى واقع التاريخ العربي بوجه خاص. وقد نستطيع بها أن نفهم لماذا ظهرت الدول الكبيرة في العراق ومصر قبل أن تظهر في غيرهما من مناطق العالم الأخرى، ولماذا كانت هذه النقطة مركز الحضارة الأولى في تاريخ العالم.

ففي هذه المنطقة كان الصراع بين البداوة والحضارة على أشده. وقد حدثنا التاريخ عن الموجات "السامية" المتتابعة التي كانت تنبثق من الصحراء في هذه المنطقة، فتستولي على الأماكن المجاورة وتؤسس فيها الدول الكبيرة. ومن شأن هذه الدول الكبيرة أنها تؤدي إلى إنماء الحضارة بمقدار ما تؤدي إلى إشاعة الظلم والاستغلال الاقتصادي. فالأمران متزدران أو لعلهما وجهان لشيء واحد.

إن الضرائب الكثيرة التي تجبيها الدولة من رعاياها تجعل الطبقة الحاكمة ذات فراغ وترف ومال وفيه. ولا بد من إنفاق قسط كبير من هذا المال في تشجيع الفن والعلم والصناعة. وعند هذا تظهر طبقة من الصناع والعلماء والفنانين يعملون لإشباع شهوات الحكماء المترفين. ولو لا هؤلاء لما نشأ أولئك.

إننا لا نتوقع ازدهار الحضارة في مجتمع بذاته لا دولة فيه. ففي هذا المجتمع لا يوجد حاكم مسيطراً، بل يوجد مكانه رئيس متبع يطيعه الأفراد طوعاً واختياراً. ولهذا لا يستطيع الرئيس في مثل هذا المجتمع أن يستغل اتباعه من جهة، أو يقسّرهم على إنتاج معالم الحضارة من الجهة الأخرى.

ولا تكاد تظهر الدولة في المجتمع حتى يظهر معها الاستغلال وازدهار الحضارة في آن واحد. والدولة إذن ذات محسن ومساوٍ في الوقت ذاته. ونحن إذ ننظر اليوم إلى الآثار البائدة التي تركها لنا أرباب الدول القديمة، كالاهرام والقصور والتماشيل والمعابد، يجب أن نعرف أن وراءها يمكن الظلم الاجتماعي الشنيع، حيث لم يقم الأثر الواحد منها إلا على أساس من الاستعباد وضرب السيطرة ونهب الأموال.

مما يجدر ذكره أن ابن خلدون فطن إلى هذا وطرق إلى بحثه في موضع متفرقة من مقدمته. وقد كان يجري في بحثه حسب منطقه الجديد الذي يرى في كل شيء وجهتين: حسنة وقبيحة. فقد رأينا يميز أولاً بين الرئيس المتبوع والملك السيطرة، وكيف أن الأول منها يستمد رئاسته من طاعة قومه له والتفاف عصبيتهم حوله فلا قهر له عليهم، وكيف أن الثاني يقوم على التغلب والحكم بالقهر<sup>(10)</sup>. ويقول ابن خلدون إن الرئيس المتبوع لا يظهر إلا في البداوة قبل تأسيس الدولة. أما بعد تأسيسها فيصبح الناس فيها طبقات يعلو بعضها على بعض، ويكون الملوك في أعلى تلك الطبقات. وبهذا يتم التعاون بين الناس في إنتاج الحضارة<sup>(11)</sup>.

ويشير ابن خلدون بإشارة واضحة إلى المظالم التي تنتج من هذا النظام الطبقي. ولكن هذه المظالم في رأيه لا بد منها، إذ هي نتاج عرضي لما يحدث في الناس من إكراه على التعاون في سبيل الإنتاج الحضاري. يقول ابن خلدون: "ثم إن هذا التعاون لا يحصل إلا بالإكراه عليه لجهلهم في الأكثر بمصالح النوع، ولما جعل لهم من الاختيار، وإن أفعالهم إنما تصدر بالروية والفكر لا بالطبع، وقد يمتنع من المعاونة فيتعين حمله عليها. فلابد من حامل يكره أبناء النوع على مصالحهم، لتتم الحكمة الإلهية في بقاء هذا النوع...."<sup>(12)</sup>.

الظاهر أن ابن خلدون يختلف بعض الاختلاف عن علماء الاجتماع الحدّيثين حول محاسن الدولة ومساونتها. فهم يرون أن الأصل في طبيعة الدولة هي الغلبة والاستغلال، ثم يأتي الإنتاج الحضاري من بعد ذلك كنتيجة عرضية غير مقصودة لذاتها. أما ابن خلدون فيذهب إلى العكس من ذلك، إذ هو يرى أن التعاون في سبيل الإنتاج الحضاري هو الأصل في طبيعة الدولة ثم يأتي المظالم من بعد ذلك عرضاً.

لعل الذي دعى ابن خلدون إلى هذا الرأي هو إيمانه بحكمة الله في خلق الناس والدولة. فإنه إنما يريد للناس الخير أولاً، أما الشر فهو داخل بالعرض كسائر الشرور الدالة في القضاء الإلهي "لأنه قد لا يتم وجود الخير الكثير إلا بوجود شر يسير من أجل الماء، فلا يفوت الخير بذلك، بل يقع على ما ينطوي عليه من الشر اليسير، وهذا معنى وقوع الظلم في الخليقة، ففهم"<sup>(13)</sup>.

مهما يكن الحال، فإن هذه النظرية الخلدونية قد تعطينا صورة صادقة لتأريخنا الإسلامي العربي، لا سيما منه تلك الفترة التي اعتدنا أن نطلق عليها اسم

"العصر الذهبي". فهذه الفترة شهدت ظهور دول كبرى فيها شيء كثير من الظلم والاستغلال الاقتصادي، وفيها كذلك ابداع عظيم في الفن والعلم والصناعة. من المؤسف أن نرى الكثير من متعلمنا يتطرفون في نظرتهم إلى تلك الفترة. منهم من يركز نظره على محسنتها فلا يرى فيها إلا الخير والفضيلة. ومنهم من يركز نظره على العكس من ذلك فلا يرى فيها إلا السوء والجور. ولو نظر الفريقان إليها في ضوء المطلق الجديد، الذي بشر به ابن خلدون قبل ستة قرون، لوجدوا أنها احتوت على المحاسن مثلما احتوت على المساوئ.

ونحن اليوم، إذ نريد أن ندرس تاريخنا لنستفيد منه ونعتبر به، ينبغي أن ننظر فيه بمثل هذه النظرة. فلا نغالي في التأكيد على جانب المحاسن منه أو جانب المساوئ. نحن اليوم في حاجة إلى "قومية منورة". على حد تعبير الأستاذ ساطع الحصري. ومن شأن هذه القومية أنها تعتمد في نظرتها إلى الأمور على الموضوعية العلمية لا على التعصب الأعمى.

مهما يكن الحال، فإننا يجب أن لا ننسى أن الدولة الحديثة تختلف في نشأتها وطبيعتها عن الدولة القديمة التي حدثنا عنها ابن خلدون. إن الديمقراطية التي ظهرت في العصر الحديث، بعد سلسلة من الثورات والانتفاضات الشعبية، عملت على إحداث تغيير كبير في طبيعة الدولة. ومن الممكن القول بأن الدولة الحديثة هي في سبيل أن تجمع بين زيادة إنتاج الحضارة وإشاعة العدل الاجتماعي في وقت واحد. وهي لا بد أن تصل إلى ذلك عاجلاً أو آجلاً. وإذا كانت هناك دول لا تزال تسلك في حكمها مسلك الدولة القديمة، فهي سلترة في طريق الزوال حتماً. إن النزعة الشعبية التي تسيطر الآن على الأذهان لا تسمح لطبقة حاكمة أن تتعم بصورها وجواريها وطنابيرها على حساب الملايين من الناس.

### **البداوة في العصر الحديث:**

عقد ابن خلدون في مقدمته فصلاً عنوانه "في أن الأمم الوحشية أقدر على التغلب من سواها" قال فيه ما يلي:

"علم أنه لما كانت البداوة سبباً في الشجاعة كما قلناه في القيمة الثالثة، لا جرم كان هذا الجيل الوحشي أشد شجاعة من الجيل الآخر، فهم أقدر على التغلب وانتزاع

ما في أيدي سواهم من الأمم. بل الجيل الواحد تختلف أحواله في ذلك باختلاف الأعصار. فكلما نزلوا الأرياف وتفتقوا النعيم والفوا عوائد الخصب في العاشر والنعم، نقص من شجاعتهم بمقدار ما نقص من توحشهم وبداؤتهم... وإذا كان الغلب للأمم إنما يكون بالإقدام والبسالة، فمن كان من هذه الأجيال أعرق في البداوة وأكثر توحشاً كان أقرب إلى التغلب على سواه إذا تقارباً في العدد وتکافأ في القوة والعصبية...»<sup>(14)</sup>.

أشرنا في فصل سابق إلى أن ابن خلدون يقصد بكلمة التوحش أو الوحشية غير المعنى المتعارف عليه في عصرنا، إنه يقصد بها معنى التوغل في حياة البداوة كما اتضح من سياق كلامه الأنف الذكر. ويأتي ابن خلدون في فصل آخر من مقدمته بما يتمم كلامه هذا حيث يقول ما معناه، إنه كلما اشتد التوحش في قوم كانت دولتهم أوسع نطاقاً وأبعد من مراكزها نهاية<sup>(15)</sup>.

إنه يعلل ذلك بـ«التوحشين»، أي «التوغلين» في حياة البداوة، أكثر من غيرهم إقداماً وشجاعة وبسالة. وبهذه الصفات يستطيعون التغلب على غيرهم وعلى تأسيس الدولة الكبيرة. والسؤال الذي تواجهها هنا، إلى أي مدى يصدق هذا الرأي في العصر الحديث؟

لا شك أن هذا الرأي صحيح جداً في الأزمنة القديمة حين كانت الشجاعة والبسالة والإقدام من أهم أسباب الغلبة في الحرب. ولكننا نلاحظ أن الوضع قد تبدل في العصر الحديث، لا سيما بعد اختراع البارود والأسلحة النارية المختلفة.

كانت الحرب قديماً تعتمد على السيف أو ما يشبه السيف من سلاح يحتاج إلى شجاعة وجراة وفروسيّة ونجدة. ولا يخفى أن البدو من هذه الناحية أقدر على الغلبة من غيرهم. أما الآن فقد أصبحت الحرب تعتمد على براعة الصناعة ودقة استعمال السلاح أكثر مما تعتمد على الفروسية وما أشبه. وهذا أمر يجعل الكفة في الحرب راجحة إلى جانب الحضر من ذوي الصناعة والمهن الدقيقة.

يمكن القول إنه قد ذهب زمان عنترة بن شداد، وأبي زيد الهلالي وغيرهما من الأبطال المغواير الذين لا يزال العامة في البلاد العربية يلهجون بذكرهم ويتحدثون بأساطيرهم في المقاهي. لقد جاء الآن زمان العلم والتقدم الحضاري.

حين ندرس ساسة الدول في الأزمنة القديمة نجد أكثر مفاخرهم تدور حول عظمة الفتح وقوة البنات. أما ساسة الدول في العصر الحديث فقد بدأوا يفخرون بأمور أخرى تتصل بتوفير أسباب العيش للناس وإشاعة العدل فيهم.

كانت الدولة قديماً تقوم على أساس الغلبة والاستغلال، أما الآن فهي تقوم على أساس من الديمقراطية والشعبية.

### محاولة أخيرة:

شهدنا في أواخر القرن الثامن عشر ظهور موجة بدوية قوية تنبع من نجد وتحاول الاستيلاء على الأ MCSAR، على منوال ما حدث في التاريخ كثيراً. وكانت هذه الموجة الجديدة تتصف بأكثر الصفات التي استطاعت بها الموجات السابقة إلى الغلبة وتأسيس الدول. فكان فيها الإقدام والبسالة والشجاعة، وكانت فيها كذلك صبغة دينية تجمع شملها، إثر الدعوة التي جاء بها محمد بن عبد الوهاب.

وقد نجحت الموجة في بداية أمرها نجاحاً كبيراً، لكنها لم تلبث قليلاً حتى ادركتها الوهن. وجاء إليها جيش حضري من مصر ليهزمها ويطاردها في الصحراء حتى احتل عاصمتها أخيراً. وهذه تكاد تكون أول مرة في التاريخ يتغلغل فيها جيش حضري في الصحراء ويغلب فيها رجالها الأشداء.

وانتفضت الموجة من جديد في القرن الحالي. وأخذت تهاجم الأ MCSAR المجاورة ثم وقفت في نهاية جولتها عند حد لم تتمكن من اجتيازه، هو الحد الفاصل بين معالم البداوة والحضارة تقريباً. إنها استطاعت على اي حال ان تؤسس لها دولة وإن تدخل في طور الترف الذي ذكره ابن خلدون في مقدمته. ولكن هذا لم يتم إلا بعد اكتشاف كنوز النفط في الصحراء. ولو لا ذلك لما استطاعت الموجة أن تكمل دورتها طبق النظرية الخلدونية.

كانت هذه الموجة في بداية أمرها تستعمل البندقية في القتال، وهي الآن تريد أن تتشبه بأهل الحضارة في سلاحها الحديث. فأخذت تقتني الطائرات والدبابات وغيرها. ولكن ذلك لا يجيئها شيئاً كثيراً. فالمسألة ليست مسألة سلاح يقتني، بل هي فيما وراء ذلك من صناعة وعلم وتطور حضاري.

إن هذا مثل واقعي جنباً به لتوضيح عجز البداوة عن القيام بدورها الذي كانت تقوم به في عهودها القديمة.

بعدما كانت البداوة قديماً تمثل دور الغالب في صراعها مع الحضارة، أصبحت اليوم مغلوبة على أمرها، لا تدري ماذا تصنع. لقد اختفى الخطر الذي كان يهدد الحضارة دائمًا تجاه غزو البداوة لها، وحل محله خطر معاكس حيث صار البدو مهددين به في عقر دارهم.

نلاحظ هذا التبدل في معاالم المدن التي أخذت تنمو حديثاً في هذه المنطقة. فبعد ما كانت المدن محاطة بالأسوار والأبراج العالية، وكانت أزقتها ملتوية مغلقة لكي تكون كالملائكة أثناء الغزو البدوي لها، صارتاليوم مكشوفة ذات شوارع مستقيمة وعرضية، وقد هدمت الأسوار والأبراج حولها إلا ما يحافظ عليه منها في سبيل الذكرى.

كانت مشكلة الحضر قديماً هي كيف يصدون عنهم غزوات البدو. أما الآن فقد أصبحت مشكلتهم كيف يحضورون البدو وكيف يساعدونهم على تبديل صفاتهم التي غدت لا تلائم حياة الحضارة الجديدة.

### أيهما أفضل أخلاقاً؟

تدوين الكتب الدينية في شأن قصة هابيل وقابيل إنهم قربان، فتقبل الله قربان هابيل الراعي ورفض قربان أخيه الزارع. عند هذا عمد قابيل إلى قتل أخيه حسداً منه. ويقول توينبي إن في هذه القصة إشارة إلى أن أخلاق البداوة أفضل وأقرب إلى روح الله من أخلاق الحضارة. ولهذا تقبل الله قربان هابيل الراعي دون أخيه.

الظاهر أن توينبي اقتبس هذا الرأي من ابن خلدون. فإن خلدون على الرغم من اعتباره البداوة تجمع بين المحسن والمساوئ يرى أنها بوجه عام أقرب إلى حصال الخير من الحضارة<sup>(16)</sup>. والسؤال الذي يواجهنا هنا هو: إلى أي مدى يصدق هذا الرأي؟

خلاصة رأي ابن خلدون في هذا الصدد هو أن هناك أمرين في الحضارة يجعلان

أهلها أسلفاً من البدو، هما الترف وظلم الحكام. فالترف يؤدي باصحابه الى التخلق بالفحشاء والukoof على الشهوات والإقبال على الدنيا. والظلم يؤدي بهم الى التخلق بالكذب والمكر والنفاق. أما البدو فإنهم لقلة وجود هذين الأمرين في مجتمعهم لا بد أن يكونوا اسلم فطرة وأفضل أخلاقاً من الحضر.

إن هذا في الواقع تعليل صحيح الى حد كبير. وحين ندرس البداوة قديماً وحديثاً نجد فيها من صفات الصدق والصراحة والعفة والوفاء والشهامة والكرم ما يندر ان نجد مثله في أهل الحضارات المجاورة. ولكن المشكلة أن هذه الصفات الحسنة ليست إلا جانبًا واحداً من القيم البدوية، وهناك الجانب الآخر الذي يتمثل في احترام الذهب والتخييب واحتراف العلم والصناعة.

والظاهر أن هذين الجانبين لا يمكن ان ينفصلا. فالبدوي يحترم القوة بجميع مظاهرها. فهو لا يحب ان يكذب او ينافق او يغش لأن ذلك في نظره من امارات الضعف ودليل على نقص الرجلة. والبدوي كذلك يفتخر بالقتل والغزو والنهب ويحتقر الصناعة والعمل اليدوي لأن ذلك عنده من دلائل القوة والغرورسية. فهذه القيم من كلا جانبيها متماسكة إذ هي تتبع من منبع واحد. فإذا نقص منها جانب نقص الجانب الآخر معه.

رأينا سابقاً كيف ان هذه القيم البدوية، بمحاسنها ومساونها، كانت من اهم عوامل الحركة الاجتماعية في الأزمنة القديمة. فقيم القوة في البداوة تقابلها قيم الإنتاج في الحضارة، كمثل ما يقابل القطب السالب القطب الوجب في الكهرباء. وبتفاعل ذينك النوعين من القيم ظهرت الدول الكبرى التي كانت من اعظم مظاهر التطور البشري في التاريخ القديم، كما اسلفنا.

ما يجدر ذكره أن الحضارة في العصر الحديث قد اتخذت طابعاً يختلف عن طابعها القديم، إثر نمو الديمقراطية فيها. فالحضارة اليوم ليست في حاجة الى عامل يأتيها من خارجها ليحركها ويوسّس فيها الدولة. إن الديمقراطية الحديثة جعلت الحركة الاجتماعية تنبثق من داخل الحضارة، حيث تظهر بها الأحزاب المتصارعة. وبذلك أخذ التفاعل السياسي والاجتماعي يجري في داخل الحضارة على نمط سلمي، وهو يكاد يخلو من العنف الذي كان يتسم به التفاعل القديم بين البداوة والحضارة.

إن الحركة الاجتماعية الحديثة تعتمد في الغالب على صراع المبادئ والدعایات أكثر مما تعتمد على صراع السيف. وقد كان لانتشار الثقافة بين الناس وتقلص ظل الأمية والجهل عنهم أثر لا يستهان به في هذا التحول الاجتماعي والسياسي. ولذلك نستطيع أن نقول إن رأي ابن خلدون في تفضيل أخلاق البدو على أخلاق الحضر لم تبق له الأهمية التي كانت له في الأزمنة القديمة.

إن الظلم الذي كان يعني منه سكان الحضارة قديماً بدا يختفي تدريجياً. وكذلك اخذ التفاوت في الترف بين طبقات المجتمع يتقلص بحيث أصبح لا يؤدي إلى التفكك الخافي كما كان يؤدي إليه قديماً.

إن الحضارة الجديدة تحاول نشر معالم الترف بين الناس. وهي لا تسميه ترفاً بل تسميه رفع المستوى المعاشي للناس. وقد أخذ هذا المستوى يرتفع جيلاً بعد جيل حتى أصبح العامل في البلاد الراقية يتمتع بأمور من الترف لم يكن يحلم بها كثير من أغذاء الزمان القديم، كالثلاجة والمذيع والتلفاز واجهزه التسخين والتడفئة والطبيخ. وسيظل المستوى المعاشي يرتفع في الحضارة يوماً بعد يوم حتى يصير به أغلب الناس " مترفين " .

لا يخفى أن هذا التحول الحديث في الحضارة أنتج في الناس نمطاً من الأخلاق قد لا يستسيغه القدماء. إنما هو على أي حال ملائم لتطور المجتمع الجديد. فالناس اليوم لا يكترون لما يفعل الفرد مع نفسه أو مع أصحابه ما دام لا يمس حرية الآخرين ومصالحهم.

اصبحت الأخلاق الجديدة قلنة على أساس أن يكون الإنسان مؤدبًا مع غيره، نافعاً لهم غير ضار. ولا يهم المجتمع بعد ذلك أن ينغمس الإنسان في ملذاته كما يشتهي. فهذا أمر عائد لهه وحده.

حدثني صديق من تجار بغداد أنه ذهب ذات مرة إلى عاصمة من عواصم أوروبا، وركب في قطار تحت الأرض، فرأى فيه مشهداً أثار حنقه. رأى فتاة وفتى عاشقين يتعلانقان، فأخذ يحملق فيما ويحوقل. والغريب أن الركاب بدلاً من أن يؤيدوه في حملقته وحوقلته، أخذوا ينظرون إليه شزاراً. إنهم يعدوون غير مؤدب، بينما هو يعد العاشقين غير مؤدبين.

إنه ينظر إليهما بالنظرار القديم، وهم ينظرون إليه بالنظرار الحديث. وشتان بين هذين النظاريين!

### مجتمعنا والقيم البدوية:

إن الدور الطويل الذي قامت به البداوة في مجتمعنا منذ أقدم الأزمان لا يمكن أن يختفي دون أن يترك أثره في أخلاقنا وفي نظرتنا إلى الأمور.

لعلني لا أغالي إذا قلت إن مجتمعنا الراهن هو من أكثر المجتمعات في العالم تاثراً بالقيم البدوية في محسنها ومساونها. ولعل المساوىء البدوية أوضحت أثراً فيه من المحسن.

لاحظت هذا في المجتمع العراقي، وهو المجتمع الذي نشأت فيه وأولعت بدراسته منذ زمن غير قصير. فقد وجدت أن العشائر الريفية، وهي التي تؤلف نسبة ستين بالمائة من سكان العراق تقريباً، لا تزال تسلك في الحياة مسلكاً يقارب مسلك أجدادها من بدو الصحراء. فلديها قيم العصبية والمشيخة والضيافة والدخلة والثار. وقتل المرأة غسلاً للعار وما أشبه.

ما يلفت النظر أن هذه العشائر فقدت بعض محسن البداوة كالصدق والأمانة والوفاء والإباء، لكنها لم تفقد المساوىء. والظاهر أن الحكم العثماني الذي استمر في العراق ما يناهز الأربعية قرون كان له ضلع كبير في ذلك. فقد كان الحكم ضعيفاً لا يستطيع أن يحافظ على أرواح الناس وأموالهم، ولكنه كان من الجانب الآخر خبيئاً قاسياً يركز جهده على جباهة الضرائب ويقاتل المتنعين عن دفعها. فاضطرر الناس من جراء ذلك إلى التمسك بقيم العصبية والثار والغزو وغيرها في سبيل المحافظة على أرواحهم وأموالهم، واضطروا كذلك إلى التخلق بصفات الكذب والمراوغة والمماطلة لكي يدرأوا بها تعسف موظفي الحكومة وجباتها.

في الوقت الذي نرى فيه العشائر العراقية تتقاتل ويغزو بعضها بعضاً وتشعر بالعزza المتطرفة تجاه من يريد انتهاك حرمتها وعصبيتها، نراها تتخذ إزاء الحكومة موقف الذل والجاملة الزاندة. يمكن القول إن الفرد العشائري أصبح ذا شخصيتين. فهو أبي باسل يشعر بكرامته عندما يلتقي بامثاله من أبناء العشائر. ونراه عند ذلك من أكثر الناس حمية وحرضاً على أخذ الثثار. إنما هو لا يكاد يلمح جباه الحكومة أو

جلاؤتها قادمين عليه حتى يتقمص شخصية أخرى حيث يمسي بها خنوعاً يتحمل الصفعات والإهانات دون أن يحقد أو يثور إلا نادراً.

إن هذا الذي رأيناه في الريف العراقي قد ينطبق على كثير من المناطق في البلاد العربية الأخرى التي مرت بمثل الظروف التي مر بها العراق في العهد العثماني.

### صراع القيم:

شهد المجتمع العربي نوعاً من صراع القيم إبان ظهور الإسلام فيه. فقد شجب الإسلام كثيراً من القيم البدوية كالعصبية والثار والغزو والقتل بغير حق. وظل المجتمع العربي يعاني الصراع بين قيم الإسلام وقيم البداوة زمناً طويلاً<sup>(17)</sup>.

وفي العصر الحديث ظهر في المجتمع العربي صراع في القيم من نوع آخر. فهناك القيم البدوية متغلبة في اعمق النفوس من جهة، وهناك من الجهة الأخرى قيم مضادة جاءت بها الحضارة الجديدة.

إن هذا الصراع قد لا يحس به الريفيون بوضوح إذ أن الحضارة الجديدة لم تصل إليهم أو تؤثر في نفوسهم تأثيراً كبيراً. ولكن الصراع واضح في المناطق التي بدأت تتخذ سبيلاً للحضارة الجديدة في عاداتها وأفكارها.

وهناك نجد الفرد أحياناً يتقمص مظاهر الحضارة ولكنه مع ذلك لا يستطيع أن يتخلص من بعض بقايا القيم البدوية المتغلبة في أغوار عقله الباطن.

فالتعلم مثلاً قد ينادي أحياناً بتحرير المرأة وبالدعوة إلى مساواتها مع الرجل، وهو يكتب في ذلك المقالات ويلقي الخطاب. ولكنه قد يغضب كل الغضب عندما يقال عنه إنه ضعيف يشاور المرأة في أموره، أو إنه كالمرأة لا يرد الصفعه بعشرة أمثالها. والموظفي دائرة حكومية يدرك أن المواطنين كلهم في نظر القانون سواء، بيد أنه لا يستطيع أن يساوي بينهم فعلاً عند مراجعتهم إياه في معاملة. إنه مضطرب أن يفضل جيرانه وأبناء حيه وعشيرته على غيرهم. وهو يخشى أن يساوي بينهم فيتهمه الناس بأنه رجل "مخنث" غير جدير بفخار ابنه.

وعندما يهرب مجرم من القانون ويلجا إلى دار يختفي فيه، قد ينسى أهل البيت خطر هذا الجرم على سلامة المجتمع. إنه صار "دخلاً" عندهم، والدخول مصون

على أي حال. وهم لذلك قد يعمدون إلى التستر عليه، من حيث يضللون الباحثين عنه من رجال الشرطة والقانون. وإذا أخبر الحكومة عنه أحدهم اعتبروه "جاسوساً" خائناً.

### العصبية في المدن العراقية:

قلت إني أولعت بدراسة المجتمع العراقي منذ زمن غير قصير<sup>(18)</sup>. وأرى من المناسب هنا أن أتحدث قليلاً عن العصبية في المدن العراقية إذ أجد فيها نموذجاً لما يجر في المجتمع العربي عموماً من صراع بين قيم البداوة والحضارة.

كانت المدن العراقية في العهد العثماني معرضة لغزو العشائر وخطر اللصوص دون أن تجد في الحكومة ما يحميها منها. ولهذا اضطر أهل المدن أن يلتجأوا إلى نظام العصبية لكي يحافظوا بها على أرواحهم وأموالهم. ومن هنا أصبح أهل كل حي في المدينة العراقية يعدون أنفسهم كأنهم عشيرة قائمة بذاتها، حيث تكون لهم ثاراتهم ومقابرهم ومشايختهم ومغاويرهم، كما هو الحال في العشائر الريفية. وليس من النادر أن ينشب القتال بين مغاوير الأحياء من جراء حدث تافه، كان، تشتم إمراة أخرى أو يجرح طفل زميلاً له في اللعب. ثم تأتي كلمة من هنا وكلمة من هناك، فتثور العصبية ويسقط الجرحى والقتلى.

ما يجدر ذكره أن أبناء الأحياء المختلفة من المدينة الواحدة ينسون عصبيتهم المحلية عندما يلتقيون مع أبناء مدن أخرى في موسم عام، كما يحدث عادة أثناء زيارة الحسين في كربلاء في العشرين من شهر صفر. وهناك تظهر العصبية البلدية بدلاً من العصبية المحلية، تبعاً للمبدأ البدوي القائل: "انا واخي على ابن عمي وانا وابن عمي على الغريب"<sup>(19)</sup>.

يمكن القول إن النزعة الطائفية المستفلحة في العراق بين الشيعة وأهل السنة قد اتخذت طابع العصبية القبلية. فأهل المدن المختلفة من الطائفة الواحدة قد ينسون عصبيتهم المحلية والبلدية في نزاعهم العام مع الطائفة الأخرى، ويتخذون بدلاً عنهم عصبية من نطاق أوسع.

لعلني لا أعد الصواب إذا قلت إن النزاع الحزبي الذي حدث في العراق إثر ثورة 14

تموز كان غير خال من بعض آثار تلك العصبيات المحلية والبلدية والطائفية، على وجه من الوجوه.

يسمي الحي في لهجة أهل العراق بـ "الحلة" أو "الطرف". ولهذا كثيراً ما نسمع بين أهل المدن العراقية نداء "ابن محلتي" و"ابن طرف". والفترض في المنادي أن يكون عند حسن ظن الناس به، فيشمر عن ذيالة ويندفع في الغوث إلى أبعد الحدود. والناس يتحدثون عن خلق النجدة الذي تحل به هذا "المغوار" حتى ولو كان لصاً أو مجرماً سفاكاً.

إن اللص السفاك قد يكون محترماً في محلته، إذ هو لا يسطو على بيت إلا خارج محلته، ولا يقتل إلى الغرباء عنها. أما مع ابناء محلته فهو من أشد الناس خوفة وشهامة وتضحية.

أعرف رجلاً مسناً من ابناء الجيل الماضي، وطالما جلست إليه استمع إلى ما يحذثني به عن ذكريات الأمجاد الغابرة. إنه ينظر إلى الشبان المانعين الذين يمرون أمامه فيطلق الحسرة تلو الحسرة على تلك الأيام المجيدة التي كان الشاب فيها رجلاً بمعنى الكلمة، وليس هو كشبان هذه الأيام الذين لا يستطيعون أن يذبحوا دجاجة، بل كل همهم أن يحلقوا شواربهم ويمشطوا شعرهم ثم يتغبون كالنساء.

روى لي عن رجال ذلك الزمان أن جماعة منهم سطوا ذات ليلة على دار وأنذروا يجمعون منه الأواني وبعض الأثاث. فانحست بهم أم البيت وهي خانفة فانيقتظ ولدها الصبي قائلة له: "قم ساعد أخوالك على حمل متعاهم". وسمع رئيس اللصوص قولها فأمرهم بتترك ما سرقوا، باعتبار أنهم صاروا إخوة لأم البيت وأخواً لولدهما، وليس من الجائز في شرعة الرجلة والنجدة أن ينهب الإنسان أخته وأنباء اخته. "هكذا كانت أخلاق الرجال في تلك الأيام".

إن العصبية في المدن العراقية تنشأ في الإنسان منذ طفولته الباكرة. فالطفل لا يكاد يفتح عينه للحياة حتى يرى نفسه عضواً في جماعة مكونة من ابناء جيرانه أو محلته. وتدور معظم القيم في تلك الجماعة حول مفهوم "السبع والمخنث". ولا بد

للطفل من أن يبدي شجاعته وقوته عند الخصم لكي يستحق لقب "السبع" ،  
وإلا فهو "مخت" لا نفع فيه .

وينشب الخصم في أكثر الأحيان بين أطفال الحالات المتجاوية، وقد يحدث بينهم من الثارات والأحقاد في هذا السبيل ما يحدث بين الرجال الكبار قليلاً أو كثيراً ويلهج الأطفال في جلساتهم الرفاقية بذكرى المعارك التي خاضوها والانتصارات التي كسبوها ضد خصومهم.

وقد يشن الأطفال حملات على البساتين، لينهبوها منها الفاكهة. وقد يتلذذ الطفل بما ينهب من الفاكهة أكثر مما يتلذذ بما هو موجود منها في بيته. فالسلالة ليست مسألة أكل فقط، إنما هي فوق ذلك دليل على الشجاعة والقدرة على الغزو والاستحواذ.

ومن أفظع المعاب في الطفل "السبع" أن يصاحب البنات أو يلعب معهن. فذلك أمر يشين "رجلولته" . هناك مثل دارج بين الأطفال يرمز إلى حقارة الطفل الذي يلعب مع البنات هو: "أحمد معكن يا بنات" . والطفل الذي تنسب إليه هذه التهمة قد يحلف بأغلوظ الأيمان ليبرهن بها على أنه بريء منها كل البراءة " والله العظيم" .

لا حاجة بنا إلى تبيان أثر هذه القيم في شخصية الطفل بعد أن يكبر وبلغ مبلغ الرجال. إنه عند ذاك قد يصبح "أفندياً" متعلماً، وقد ينال منصباً رفيعاً في الدولة، ولكنه لا يستطيع مع ذلك أن يتلخص من أثر تلك القيم الكلمة في أعماق نفسه.

### العصبية عند ابن خلدون:

أشرنا في فصل سابق إلى رأي الأستاذ ساطع الحصري القائل بأن موضوع العصبية هو محور النظرية الخلدونية. وكذلك أشرنا إلى رأي آخر مخالف له هو رأي الدكتور طه حسين القائل بأن موضوع الدولة هو محور تلك النظرية. وقد قلت في حينه إنني أخالف هذين الرأيين معاً حيث كان من رأيي أن محور النظرية الخلدونية يدور حول المقارنة بين البداوة والحضارة وما يجري بينهما من صراع وتفاعل.

ولي أن أقول الآن في ضوء هذا الفصل إن كلا الموضوعين، العصبية والدولة، له أهميته في النظرية الخلدونية. ولعل من الجائز أن أقول بأن موضوع العصبية كان محور القيم البدوية في تلك النظرية، بينما كان موضوع الدولة محور القيم الحضارية فيها.

يرى ابن خلدون أن العصبية تكون في أوج قوتها وأوضحت معالجتها لدى البدو من أهل الأباعر. فهولاء متوجلون عادة في حياة الصحراء وهم لذلك بعيدون عن تأثير الحضارة وما فيها من ظلم وترف. أما الدولة فهي لا تظهر إلا في الحضارة، وهي طبعاً من أهم العوامل فيما يحدث هناك من ظلم وترف. ولكن النزعة الواقعية عند ابن خلدون جعلته لا يقف عند هذا الحد في التصنيف الثنائي الذي لا وسط فيه.

يقول ابن خلدون إن العصبية قد تظهر في المدن أحياناً، وذلك عند تقلص ظل الدولة القوية عنها. وكذلك قد تظهر بعض بوادر الدولة في البايدية عند تجمع العصبيات المختلفة تحت مشيخة واحدة قوية<sup>(21)</sup>.

عقد ابن خلدون فصلاً في مقدمته عنوانه: "في وجود العصبية في الأمصار وتغلب بعضهم على بعض"، جاء فيه ما يلي:

"من بين ان الإلتحام والاتصال موجود في طباع البشر، وإن لم يكونوا أهل نسب واحد، إلا أنه كما قدمناه أضعف مما يكون في النسب، وأنه تحصل به العصبية بعضاً مما تحصل بالنسبة. وأنه الأمصار كثير منهم ملتحمون بالصهر، يجذب بعضهم بعضاً إلى أن يكونوا لحاماً لحاماً وقربة قربة، وتتجد بينهم من العداوة والصدقة. ما يكون بين القبائل والعشائر مثله، فيفترقون شيئاً وعصائب. فإذا نزل الهرم بالدولة وتقلص ظل الدولة عن القاصية، إحتاج أهل أمصارها إلى القيام على أمرهم، والنظر في حماية بلدتهم، ورجعوا إلى الشورى وتميز العلية عن السفلة. والنفوس بطبعها متطلولة إلى الغلب والرئاسة، فتتطمح المشيخة، لخلاء الجو من السلطان والدولة القاهرة، إلى الاستبداد، وينازع كل صاحبه، ويستوصلون بالأتباع من الوالي والشيع والأحلاف، ويبذلون ما في أيديهم للأوغاد والأوشاب، فيعصو صاحب كل لصاحبه، ويتعين الغلب لبعضهم، فيعطيه على إكفائه ليقص من اعتنائهم ويتبعهم بالقتل أو التغريب حتى يخضد منهم الشوكات الدافضة، ويقتل الأطفال الخادشة، ويستبد بمصره أجمع. ويرى أنه قد

استحدث ملكاً يورثه عقبه، فيحدث في ذلك الملك الأصغر ما يحدث في الملك الأكبر من عوارض الجدة والهرم... ”<sup>(22)</sup>.

حين نقرأ هذا الكلام في مقدمة ابن خلدون نكاد نشعر بأنه كان يتحدث عن أحوال المدينة العراقية في العهد العثماني، أو آية مدينة أخرى من المدن العربية التي مرت بظروف مشابهة. والظاهر أن المدن الغربية في أيام ابن خلدون لم تكن تختلف في أحوالها الاجتماعية عن غيرها من المدن العربية عندما يتقلص عنها ظل الدولة القوية، إذ هي تلجم إذ ذاك إلى نظام العصبية لتقوم به على أمرها الذي عجزت الدولة عن القيام به.

هنا يجب أن ننتبه إلى نقطة اجتماعية غفل عنها كثير من الباحثين عند المقارنة بين المجتمع العربي والمجتمع الأوروبي في القرون الوسطى. فقد حدث في أوروبا اثر سقوط روما أن وجد الناس أنفسهم مضطربين إلى اتخاذ وسيلة يحمون بها أنفسهم بعد تقلص ظل الدولة القوية عنهم. وكانت الوسيلة المتاحة لهم حينذاك هي نظام القطاع. ومن هنا رأينا الناس هناك يعيشون حول قلاع النبلاء يحتمون بها وبفرسانها على أن يقدموا لرب القلعة قسطاً من حريرتهم وانتاجهم جزاء ذلك.

والمشكلة التي تواجهنا هنا، لماذا لم يلجأ العرب إلى نظام القطاع عند تقلص ظل الدولة القوية عنهم كما فعل الأوروبيون؟ اعتقادنا لا نستطيع أن نحل هذه المشكلة قبل أن ندرك الفرق بين طابع المجتمع العربي والمجتمع الأوروبي.

لا ننكر أن شيئاً من مظاهر الاقطاع أخذ ينمو في بعض البلاد العربية، هنا وهناك، وقد شهدنا بعض القلاع الاقطاعية تظهر في بعض الأنحاء النائية منها. ولكن هذه المظاهر الاقطاعية لم تتبلور ويتسع نطاقها على منوال ما حدث في أوروبا التي كاد نظام الاقطاع فيها أن يكون عاماً شاملأ.

يمكن القول إن القيم البدوية المتغلبة في أعماق النفسيّة العربية قد منعهم من أن يرضخوا لنظام الاقطاع الذي يفقد الفرد فيه قسطاً كبيراً من حريرته جزاء حماليّة رب القلعة له. إنهم لجأوا بدلاً من ذلك إلى نظام العصبية حيث يكون الشيخ فيه رئيساً متبعاً لا سيّداً مسيطرًا. وهذا أمر قد اعتاد العرب عليه من قديم الزمان. إن العزة البدوية أقرب إلى روح العصبية منها إلى روح الاقطاع.

يحاول بعض الباحثين دراسة تاريخ المجتمع العربي في عصوره المتأخرة في ضوء دراستهم لتاريخ المجتمع الأوربي في القرون الوسطى. ولهذا رأيناهم يصورون تطور المجتمع العربي كأنه مر بنفس المراحل التي مر بها المجتمع الأوربي، كمرحلة الرق ثم الاقطاع ثم الرأسمالية.

ظهر هذا الرأي المغلوط لدى بعض الباحثين في العراق مؤخراً، حيث هم يظنون أن العراق يتحول الآن من نظام الاقطاع إلى نظام الرأسمالية. وكأنهم يرون أن العشائر العراقية كانت في العهد العثماني تعيش في ظل الاقطاع.

الواقع أن العشائر العراقية لم تعرف الاقطاع إلا منذ 1930 تقريباً، وذلك بعد أن قويت سيطرة الحكومة على العشائر وشرع بمسح الأراضي الزراعية وتسجيلها باسم الشيوخ. عند هذا شعر الشيخ بأنه قادر أن يعتمد على الحكومة وأن يستغل أفراد عشيرته في سبيل مصلحته ولذاته الخاصة. ومن هنا رأينا بعض الشيوخ يتربكون قراهم ويسكنون في بغداد حيث يقضون نهارهم في التزلف إلى الحكم، ويقضون ليتهم في أحضان الراقصات والعاهرات.

لكن هذا لم يحدث بعثة واحدة. فقد بقي الكثيرون من الشيوخ يحملون بعض بقايا العصبية القديمة تجاه إبناء عشيرتهم. وبقيت دواوينهم عامرة بالضيوف، يمر عليهم ساقى القهوة بين كل فترة وأخرى، وتتكددس بين أيديهم أكواام اللحم والرز في أوقات الغداء والعشاء.

### الخلاصة:

خلاصة ما أردت قوله في هذا الفصل هو أننا في حاجة إلى علم اجتماع خاص بنا يستمد إطاره من تراثنا الاجتماعي ويستند على دراسة واقعنا.

لست بهذا انتقص من قيمة علم الاجتماع الحديث، أو أستهين بأهميته في دراسة مجتمعنا. إنما يجب أن لا نكون فيه مقلدين حيث نأخذ بكل ما جاء به من نظريات ومفاهيم ثم نحاول تطبيقها على مجتمعنا، بغض النظر عن الفروق بينه وبين المجتمع الذي نشأ فيه علم الاجتماع الحديث.

لن علم الاجتماع الخلدوني، على الرغم من عيوبه الكثيرة، أقرب إلى فهم

مجتمعنا من أي علم إجتماع آخر. فهو قد نشأ في أكناf المجتمع العربي واستمد إطاره من واقع هذا المجتمع ومن تاريخه.

قد يقول قائل: إننا نريد أن نغير وضع مجتمعنا الراهن ونقيمه على أساس حضاري جديد، فلماذا إذن نحاول دراسته؟

نعم، إننا نريد تغيير مجتمعنا أو اصلاحه. ولكن ذلك لا يتم من غير أن نفحص علته فحصاً واقعياً لكي نصف له العلاج الملائم. إن الطبيب لا يستطيع أن يصف الدواء إلا بعد أن يفحص الداء. وهذا هو ما ينبغي أن يفعله المصلح الاجتماعي. فلقد سئمنا من حلقات أولئك المصلحين "الطوبانيين" الذين يصفون الدواء قبل فحص الداء.

نحن لا ننكر أهمية الأفكار "الطوبانية" في تنبيه الأذهان وتحريك المجتمع. ولكننا يجب أن لا نحلق بها في أجواء عالية بعيدة عن واقع الحياة. إن المصلحين العظام الذين غيروا مجرى التاريخ في الماضي، ولا يزالون يغيرون حتى يومنا هذه، يمكن اعتبارهم "طوبانيين" من بعض الوجه، حيث هم يطمحون إلى وضع اسمى من وضعهم الراهن. إنما هم لا يحلقون في نزعتهم "الطوبانية" تحليقاً بعيداً<sup>(23)</sup>. فهم لا يبدلون بحركاتهم الإصلاحية إلا بعد فهم عميق لواقعهم الاجتماعي. وهذا كان من عوامل نجاحهم في الغالب. أما أولئك الذين لا يعرفون سوى "البرج العاجي" يجلسون فيه ليتأملوا في الحياة من فوق، فهم لا ينتجون في دنياهم سوى الحذقة الفارغة.

كان ابن خلدون ثائراً على هذه "الطوبانية العاجية". ولكنه، كما أسلفنا، أفرط في ثورته تلك حتى أصبح بها يدعو إلى الرضوخ للواقع الاجتماعي قولاً وفعلاً. والجدير بنا الآن أن نقتبس منه ثورته الفكرية من حيث نرفض شجبه للثورة الاجتماعية.

من للقتراحات التي قدمها مهرجان ابن خلدون في جلساته الختامية، هو إنشاء كرسي دائم لدراسة ابن خلدون في مختلف الجامعات العربية. وهذا اقتراح مهم جداً، وقمنا أن تتبناه جامعة الدول العربية وتتحمس له.

لقد آن الأوان لكي نرجع إلى الأساس الذي وضعه ابن خلدون لعلم الاجتماع

والذي أهملناه طويلاً، فنزيل عنه تراب الزمن، ونلقيه بما ظهر مؤخراً من نظريات ومفاهيم اجتماعية جديدة. وبهذا قد نتمكن من بناء علم اجتماع خاص بنا يلائم المجتمع الذي نعيش فيه.

إلى هذا تطمحاليومأبصارنا.

## هوامش الفصل الثالث عشر

- (1) كتب هذا الفصل من وحي المناقشات والبحوث التي أقيمت في مهرجان ابن خلدون الذي أقامه المركز القوي للبحوث الاجتماعية والجنائية في القاهرة في الأسبوع الأول من شهر كانون الثاني عام 1962 .
- (2) كانت هذه القضايا موضوع الأطروحة التي قدمها كاتب هذه السطور إلى جامعة تكساس الأمريكية للحصول على شهادة الدكتوراة في علم الاجتماع عام 1950 .
- (3) مقدمة ابن خلدون ، (طبعة لجنة البيان العربي) ، ص 454 .
- (4) انظر الماضرة العامة التي ألقاها كاتب هذه السطور في جامعة بيروت الأمريكية بدعوة من هيئة الدراسات العربية فيها . وقد نشرت الماضرة في مجلة "الأبحاث" بعددتها الصادر في حزيران 1958 .
- (5) مقدمة ابن خلدون ، (طبعة لجنة البيان العربي) ، ص 455 .
- (6) المصدر السابق ، ص 456 .
- (7) Arnold Toynbee, A Study of History, Vol. I.
- (8) Barnes, Introduction to The History of Sociology .
- (9) Openheimer, The State .
- (10) مقدمة ابن خلدون ، (طبعة لجنة البيان العربي) ، ص 439 .
- (11) المصدر السابق ، ص 909 .
- (12) المصدر السابق ، ص 909 - 910 .
- (13) المصدر السابق ، ص 910 .
- (14) المصدر السابق ، ص 437 - 438 .
- (15) المصدر السابق ، ص 447 - 448 .
- (16) المصدر السابق ، ص 414 - 418 .
- (17) أحمد أمين، فجر الإسلام، (القاهرة 1950)، ص 78 - 83 .
- (18) لي كتاب جاهز للطبع حول طبيعة المجتمع العراقي، ولعلني أتمكن من طبعه في وقت قريب إن شاء الله.
- (19) حدث مثلاً في عام 1930 معركة دموية في كربلاء بين أهل النجف وأهل الكاظمية، فسقط قليل واحد وبضعة جرحى. ولا تزال ذكرى المعركة باقية في أذهان الناس حتى يومنا هذا. ولعل أهل القتل غير قادرین أن ينسوا ثارهم القديم.
- (20) مقدمة ابن خلدون ، (طبعة لجنة البيان العربي) ، ص 439 - 440 .
- (21) المصدر السابق ، ص 885 - 886 .
- (22) نقصد هنا بالنزعة "الطوبائية" غير ما يقصده بعض الكتاب المعاصرين. إننا نعني بها شيئاً شبهاً بما جاء به مانهaim في كتاب المعرف (Utopia & Ideology) وهو الدعوة إلى تغيير الواقع الاجتماعي.

# **الفهارس**

**الأعلام**

**الكتب والمراجع**

**الفرق والقبائل والجماعات**

**الأماكن والبلدان**



# الأعلام

- ابن سلامة : 111 .  
ابن سينا - أبو علي: 160 ، 161 ، 160 .  
. 197 ، 193 ، 173 ، 179 ، 183 ، 183 .  
ابن الصانع : 189 .  
ابن طفيل : 14 ، 188 ، 179 .  
. 192 ، 191 ، 190 .  
ابن عدي - حجر : 118 ، 119 .  
ابن عربي - أبو بكر : هـ 48 ، 53 .  
. 220 ، 169 ، 170 ، 187 ، 219 .  
ابن عرفة : 206 .  
ابن كاكاويه . علاء الدين : 183 .  
ابن ماسويه : 13 ، 38 .  
ابن مسکویه : 40 ، 41 ، هـ 60 .  
. 183 ، 179 .  
ابن الهيثم - الحسن : 69 ، 70 .  
. 165 ، 166 ، 183 ، 201 .  
أبو بكر الصديق: 123 ، 124 .  
أبو الحسن بن أبي بكر : 220 .  
أبو حنيفة النعمان : 92 .  
أبو حيان التوحيدي : 163 .  
. 253 ، 128 ، أبو زيد الهملاي:
- الآبلي . محمد ابراهيم : 120 ، 121 ، 122 .  
ابن باجة: 179 ، 191 ، 190 ، 189 .  
. 192 ، 188 .  
ابن بطوطة : 67 ، 106 .  
ابن باديس . المعز : 124 ، 125 .  
. 127 .  
ابن تومرت . محمد : 216 ، 217 .  
ابن تيمية . تقي الدين أحمد: 50 ، 57 ، 58 ، 59 ، 61 ، 66 ، 68 .  
. 134 ، 133 ، 179 ، 195 .  
. 201 .  
ابن حجر العسقلاني : 206 ، 219 .  
. 229 .  
ابن حيان - جابر : 244 .  
ابن حيان (المؤرخ المغربي): 117 .  
ابن الخطيب : 108 ، 167 ، 168 .  
ابن الروندي : 50 .  
ابن رجب الحنبلي : 132 .  
ابن رشد : 12 ، 14 ، 41 ، 56 .  
. 179 ، 180 ، 190 ، 191 ، 192 .  
. 195 ، 197 ، 199 ، 232 .

- أبو الطيب بن أبي أحمد الحسيني: 90 .  
 أبو عبيد البكري : 168 .  
 أبو العلاء العربي : 132 .  
 أبو عمران: 182 .  
 أبو يوسف - يعقوب بن ابراهيم : هـ 227 ، 99  
 أبو يعقوب المودي : 191 .  
 احمد امين : هـ 48 ، 35 ، هـ 60 ، هـ 86 ، هـ 99 ، هـ 136 ، هـ 202 ، هـ 216 ، هـ 268 .  
 ابن حنبل - احمد : 181 .  
 ابن عربشاه - احمد : 208 .  
 احمد الشرباصي : هـ 137 .  
 احمد بن محمد الصديق: 90 ، 91  
 ادريس: 125 .  
 آدم متز: هـ 136 .  
 ارخميدس : 42 ، 143 ، 28 ، 27 ، 17 ، 12 ، 66  
 ارسسطو : 227 ، 193 ، 27 .  
 ارسسطو طاليس: 27 .  
 اسماعيل الإمام بن جعفر الصادق: 126 .  
 الأشعري: ابو موسى: 227 .  
 الأصبهي: 228 .  
 الأفغاني - جمال الدين : 122 ، 211  
 ثمامه بن الشرس: 180 .
- (ب)
- بارك : 149 .  
 بطرس الأكبر : 148 .  
 بوتول - غاستون : 110 ، 109 ، هـ 113 ، 130 ، 132 ، 133 ، هـ 137 .  
 بونا : 148 .  
 بولس: 148 .  
 بيكون - فرنسيس : 57 ، 34 ، 14 ، 240 ، 210
- (ت)
- تارد : 11 .  
 تويني - ارنولد : 148 ، 128 ، 255 ، 248 .  
 تيابي : 194 ، 12 ، 12 .  
 تيمورلنك: 207 ، 148 ، 131 ، 211 ، 209 ، 208
- (ث)
- ثمامه بن الشرس: 180 .

(ج)

الجاحظ . أبو عثمان عمرو بن بحر: 38 ، 39 ، 51 ، 53 ، 201 ، 232

جاك بيرك : 120 .  
جميل صليبيا : هـ 48 ، هـ 60 ، هـ 72 .

جورج سارتون: 132 .  
جود : 210 .

جومبلاوتز: 20 ، 248 ، 249 .  
جون ديوبي: 77 .  
جون ستيرورات: 57 .

(ح)

حافظ وهمة: هـ 99 .  
حامد عمار: هـ 242 .  
الحجاج : 95 ، 247 .  
حسن الساعاتي: هـ 48 .  
الحسين بن علي : 33 ، 34 ، 124 ، 169 ، 170 ، 209 ، 218 .  
حمزة بن عبد المطلب: 33 .  
حي بن يقطان : 191 .

(د)

داود : 148 .  
داروين: 47 .  
دانיאל: 172 .

(ر)

الرازي . فخر الدين : 36 ، 37 ، 39 ، 248 ، 50 ، 121 ، 198 ، رينان: 198 .  
روسو: جان جاك: 210 ، 248 .

(ز)

الزبيدي . أبو عبد الله: 117 .  
زكي مبارك: هـ 178 .  
زكي نجيب محمود : هـ 48 ، 35 .  
الزمخشري : 92 .  
زهير فتح الله : هـ 113 .  
زياد بن أبي سفيان : 118 ، 200 .  
زيد بن علي : 92 .

(س)

ساطع الحصري : 73 ، 74 ، 84 ، هـ 113 ، 110 ، 86 ، 121 ، 151 ، هـ 136 ، 142 ، 230 ، 231 ، 252 ، 262 .  
سبنسر : 11 ، 75 .  
ستونكوفست : 149 .  
سقراط : 31 .

طه حسين : 62 ، 63 ، 74 ، هـ 99 ، 105 ، 106 ، هـ 136 ، 137 ، 146 ، 166 ، 167 ، 217 ، 262 .  
الطوسي - نصیر الدین : 121 ، 120 ، هـ 244 .

### (ع)

عاشرة : 118 .  
عادل زعير : 109 .  
عباس محمود العقاد : هـ 136 ، هـ 177 ، هـ 202 .

عباس بن فرناس : 176 .  
عبد الجبار (الترجمان) : 207 .  
عبد الرحمن بدوي : هـ 203 ، هـ 222 ، هـ 242 .  
عبد الرحمن غنوم : هـ 202 .  
عبد العزيز عزت : 235 .  
عبد القادر الغري : هـ 99 ، 211 ، 213 .

عبد الله التيجاني : 127 .  
عبد الملك بن مروان : 247 .  
عبد الهيمن : 119 .  
عبدة الحلو : هـ 48 .  
عثمان ابن عفان : 170 .  
عثمان أمين : هـ 151 ، هـ 202 .  
العزيز : 127 .  
العلوي : 121 ، 216 .  
علي بن أبي طالب : 38 ، 96 ، 118 .

السلطان - أبي العباس : 147 .  
السلطان - أبي عنان : 210 .  
السلطان - عبد الحميد : 212 .  
سلمة بن الأوكع : 95 .  
سلیمان دنیا : هـ 60 ، هـ 178 .  
سیبویه : 182 ، 227 .  
السيوطی - جلال الدين : 90 .

### (ش)

الشاطبی - ابراهیم بن موسی : 131 ، 132 .  
الشافعی - محمد ابن ادريس : 227 .  
شبنجلر : 132 .  
شفیق جبی : هـ 60 .  
شمدت : 106 .  
شولتز : 232 .  
الشهرستانی : 161 .  
شیلر : 16 .

### (ص)

صالح بن عبد القدس : 50 .  
صولون : 148 .

### (ط)

الطبری : محمد بن جریر : هـ 163 ، 140 .  
طلشی - فردیک : 172 ، 173 ، 175 ، 174 .

(ق)

- قابل : 248 .
- قدري قلعي : هـ 136 .
- قيصر : 148 .
- قدري حافظ طوقان : هـ 177 .

(ك)

- كامل عياد : هـ 48 ، هـ 60 ، هـ 62 .
- هـ 72 ، هـ 177 ، هـ 178 .
- كانط : 148 ، 56 ، 202 .
- كرامر: 132 .
- كريب : 117 .
- كلسن: 43 .
- الكتدي : 179 ، 183 .
- كورنو : 62 .
- كونفوشيوس : 148 .

(ل)

- لاكوسن : 107 ، 108 ، 109 .
- لينين: 148 .
- لوك : 248 .
- ليوند فاسليف: 45 .
- ليفي برهل: هـ 48 .

(م)

- مارتنديل: 42 ، 239 ، 240 .
- ماركس : 11 .
- ماركوبولو: 106 .
- ماكس لرنر: 19 ، 221 .

- 191 ، 170 ، 124 ، 123 ، 119 ، 215 .
- علي سامي النشار: هـ 48 ، هـ 60 .
- علي عبد الواحد وافي: هـ 48 ، 69 ، 71 ، هـ 99 ، هـ 136 ، هـ 147 ، هـ 148 ، هـ 177 ، هـ 194 ، هـ 209 .
- . 242 .

- عمر بن الخطاب : 123 ، 124 ، 163 .
- عنترة بن شداد : 253 .

(غ)

- غاريبالدي : 148 .
- الغزالى : أبو حامد : 41 ، 50 ، 53 .
- ، 54 ، 55 ، 57 ، 58 ، 61 .
- ، 62 ، 63 ، 64 ، 65 ، 66 .
- ، 171 ، 172 ، 179 ، 185 ، 186 .
- ، 188 ، 189 ، 193 ، 195 ، 201 .
- . 202 .
- غوتيه : 106 .

(ف)

- الفارابي: 13 ، 18 ، 35 ، 39 .
- ، 156 ، 157 ، 158 ، 159 ، 160 .
- . 179 ، 183 ، 193 ، 197 ، 232 .
- فاطمة الزهراء : 90 .
- الفراهيدي : 227 .
- . 238 ، 240 .
- فلييد هوز : 11 .

- ماكدونالد : 189 .  
 مالك بن نبي : 230 .  
 المأمون: 181 .  
 الماوردي - علي بن محمد : 29 ، 30  
 ، هـ 99 .  
 التوكل : 182 .  
 محب الدين الخطيب : هـ 48 .  
 محسن مهدي: 12 ، 122 ، 194 .  
 محمد : 91 ، 149 ، 191 ، 215 .  
 محمد بن خلدون : 118 .  
 محمد أبو زهرة : هـ 60 ، هـ 99 ،  
 هـ 136 .  
 محمد رضا الشببي: هـ 99 .  
 محمد عبد الله عذان: 20 ، هـ 70 ،  
 هـ 86 ، هـ 113 ، هـ 222 ، 210 ،  
 هـ 242 .  
 محمد عبد الهادي أبو ريده: هـ 136  
 ، هـ 177 .  
 محمد بن عبد الوهاب: 254 .  
 محمد عبده : 122 ، 233 .  
 محمد غلام: هـ 202 .  
 محمد فريد غاري : 121 .  
 محمد فهمي عبد اللطيف : هـ 136  
 محمد القصاص: هـ 48 .  
 المستنصر: 124 ، 127 .  
 المسعودي: 106 ، 140 ، 182 .  
 المسيح : 162 .
- معاوية بن أبي سفيان: 118 ، 119 ،  
 ، 123 ، 124 ، 215 .  
 المعتصم: 181 .  
 المقرئ: 189 .  
 المقرizi : تقي الدين أحمد : 228 .  
 مكيافلي: 11 ، 19 ، 20 ، 21 ،  
 ، 221 ، 107 ، 148 ، 172 .  
 المنصور بن أبي عامر: 189 .  
 موسى الناربوني: 189 .  
 مونتسكيو : 11 ، 231 .
- (ن)
- ناصر الدين شاه: 212 .  
 نيوتن: 110 ، 143 .
- (هـ)
- هابيل : 248 ، 255 .  
 هاردنج : 143 .  
 هبة الله الحسيني: هـ 48 .  
 هرميس : 172 .  
 هرون الرشيد: 146 .  
 هشام بن عبد الملك: 92 .  
 هندبرغ: 148 .  
 هوبر: 248 .  
 هيجل : 11 ، 47 .  
 هيرودتس: 106 .  
 هيوم: 56 ، 62 .

(و)

الواشق: 181 .

وارد: 75

وايلد . اسكار : 210 .

(ي)

يحيى بن خلدون: 118 .

يزيد: 33 ، 169 ، 170 ، 219 .



## الكتب والمراجع العربية

الأخلاق والواجبات، هـ 99 .

آراء أهل المدينة الفاضلة، 156 .

أسطورة الأدب الرفيع: هـ 48 .

الاعتصام: 131 .

إغاثة الأمة بكشف الغمة، 229 .

الجام العوام عن علم الكلام، هـ 202 .

الفية ابن مالك، 229 .

الإمتاع والمؤانسة، هـ 177 .  
الأمير ، 221 .

انحطاط الغرب، 132 .

### (ب)

بيان السلك في طبائع الملك، 228 .

بعض مفاهيم علم الاجتماع، هـ 242 .

### (ت)

تاريخ الأمم والملوك : هـ 136 ، 140 .

تاريخ الفلسفة في الإسلام: هـ 177 ، 202 ، هـ 203 .

### (1)

ابراز الوهم المكنون من كلام ابن خلدون، 91 ، هـ 99 .

ابن تيمية: هـ 60 ، هـ 137 .

ابن خلدون واسع علم ومقرر استقلال، هـ 113 .

ابن خلدون فلسفة الاجتماعية، هـ 113 ، هـ 137 ، هـ 151 .

ابن خلدون وتراثه الفكري، هـ 136 ، هـ 222 ، هـ 242 .

ابن خلدون مؤسس علم الاجتماع: هـ 116 ، هـ 147 ، هـ 148 .

ابن رشد ، هـ 48 .

ابن رشد بين الدين والفلسفة، هـ 202 .

أبو حنيفة ، هـ 99 .

أبو زيد الهلالي، هـ 136 .

الأحكام السلطانية ، 29 ، هـ 48 ، هـ 99 .

الأحلام بين العلم والعقيدة، 45 ، هـ 202 .

الأخلاق عند الغزالي، هـ 178 .

- تاریخ المسعودی : . 140 .  
 تشریح الالہام؛ 143 .
- التعريف بابن خلدون ورحلته غرباً وشرقاً؛ 107 ، 108 ، 115 ، 118 ، 136 ، 151 ، 222 ، 213 ، 200 .
- تهافت الفلسفۃ؛ هـ 60 .  
 تهذیب الأخلاق؛ هـ 48 ، هـ 60 .
- (ج)**
- الجاحظ معلم العقل والدين؛ هـ 60 .  
 جزیرة العرب في القرن العشرين؛ هـ 99 .
- جمال الدين الأفغاني؛ 122 .  
 جمهورية أفلاطون؛ 18 ، 156 .
- (ح)**
- الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري؛ هـ 136 .  
 الحقيقة في نظر الغزالى؛ هـ 60 ، هـ 178 .
- (خ)**
- الخرج؛ هـ 86 .  
 خرافة البتافيزيقا، 47 .  
 خوارق اللاشعور؛ 44 .
- (د)**
- دراسات عن مقدمة ابن خلدون؛ هـ .
- رسانل إخوان الصفا؛ هـ 177 .  
 رفع الإصر عن قضاة مصر؛ هـ 242 .
- (س)**
- سراج الملوك؛ 172 ، هـ 178 .
- (ش)**
- شخصيات ومذاهب فلسفية؛ هـ 177 ، هـ 187 .  
 الشيخ الرئيس ابن سينا؛ 121 ، هـ 177 ، هـ 202 .
- (ص)**
- الصحاب؛ 120 .  
 صحيح البخاري؛ 95 ، 97 ، 232 .
- (ض)**
- ضحى الإسلام؛ هـ 60 ، هـ 86 ، هـ 99 ، هـ 136 ، هـ 202 .  
 عجب المقدور في نواب تيمور؛ 208 .
- العواصم من القواصم؛ هـ 48 ، هـ 178 ، هـ 60 .
- (غ)**
- غرية الإسلام؛ 132 .

(ف)

- الرشد المبدي لفساد طعن ابن خلدون  
في احاديث الم Heidi : 91 .  
السلك والمالك : هـ 169 .  
معيار العلم : هـ 60 .  
اللل والنحل : هـ 161 .  
المكتبة الشرقية : هـ 234 .  
الناظر : هـ 69 ، هـ 164 .  
النطق الصوري : هـ 48 .  
النطق الوضعي : هـ 48 .  
النطق وطرائق العلم العامة: هـ 48 ،  
هـ 72 ، هـ 177 .  
النقد من الضلال : هـ 60 ، هـ 72  
'  
مناهج البحث عند مفكري المسلمين :  
هـ 60 .  
الم Heidi والمهدوية : هـ 99 ، هـ 222 .  
مهزلة العقل البشري: هـ 23 .  
الموطا : هـ 120 .

(ق)

- قصة الفلسفة الحديثة: هـ 48 .  
قصة الفلسفة اليونانية : هـ 48 .

(م)

- مؤرخ العراق ابن الفوطي : هـ 99 .  
مؤلفات ابن خلدون : هـ 202 ، هـ 222 ، هـ 242 .  
مجلة الرسالة : هـ 48 .  
مجلة العربي الكويتية : هـ 136 .  
مجلة الفكر التونسي: هـ 48 ، هـ 136 ، هـ 202 .  
مجلة الثقاف : هـ 45 .  
المحصل: هـ 121 ، هـ 199 .

(ن)

- نفح الطيب : هـ 189 .  
نقض النطق : هـ 59 .  
نهضة الحسين: هـ 48 .

(هـ)

- الهيئة: هـ 184 .

(و)

- وعاظ السلاطين : هـ 222 .



الفرق والقبائل والجماعات

السفسطائيين: 18 .

(ش)

الشعوبيون : 77 ، 163 .

الشكاك: 50 .

الشيعة: 124 ، 123 ، 121 ، 120 .

188 ، 182 ، 161 ، 126 ، 125 .

. 261 ، 219 ،

(ك)

كرد : 84 .

(م)

المتصوفة: 188 ، 187 ، 186 .  
مضر: 219 .

المعتزلة : 180 ، 145 ، 52 ، 51 .

. 188 ، 184 ، 183 ، 182 .  
المغاربة: 120 .

. 131 ، 60 ، 6 .

المناطقة، 70 ، 69 ، 55 ، 54 ، 37 .  
. 80 ، 76 ، 71 ،

الموحدون: 215 ، 199 ، 146 .  
. 217 .

(ن)

النحة : 120 .

(و)

. الوراقون: 182 .  
. الوهابيون 95 .

(ص)

الصحابة: 38 ، 97 ، 96 ، 76 .  
. 229 ، 219 ، 126 .

الصقالبة: 84 .

(ط)

الطوبانيون : 266 .

العباسيون: 29 ، 123 ، 124 .  
عبد مناف: 219 .

العبيديون: 126 .  
العربيون: 162 .

العربيان: 127 .

. 131 .

العلويون : 181 ، 229 ، 230 .

(ف)

الفاطميون: 29 ، 124 ، 123 ، 122 .  
. 217 ، 125 .

الأماكن والبلدان

- (أ) . الاستانة: 231 .  
 . انسد أباد: 122 .  
 . الاسكندرية: 120 .  
 . الاسكوريوال: 198 .  
 . أسوار دمشق: 207 .  
 . آسيا: 129 .  
 . إشبيلية: 117 .  
 . أفريقيا: 117 .  
 . أفريقيا الشمالية: 106 .  
 الأندلس: 107 ، 124 ، 123 ، 124 ، 131 ، 128 ، 169 ، 167 ، 228 .  
 . أوروبا: 107 ، 109 ، 108 ، 129 ، 239 ، 233 ، 232 ، 167 ، 132 ، 264 .  
 . ايران: 162 .

(ت) . تدمر: 85 .  
 . تكساس: 12 .  
 . تونس: 107 ، 117 ، 121 ، 124 ، 147 ، 127 ، 125 ،

(ج) . الجامع الاموي: 209 .  
 . الجزائر: 125 .  
 . جزيرة العرب: 90 ، 127 .  
 . الحجاز: 219 .

(ب) . باريس: هـ 48 .  
 . البتاء: 85 .  
 . بجاية: هـ 116 .

حضرموت : . 118

(خ)

الخليج : . 248

(د)

الدجيل: . 39

دمشق: هـ 60 ، 57 ، 90 ، هـ 99

، 131 ، هـ 136 ، 207 ، 136 ، 208 ،  
. 222 ، هـ 209

(ر)

روسيا : . 45

روما : . 264

(ش)

شاطئ النيل : هـ 222 .

الشام : . 148 ، 79 ، 95 ، 118 ،  
247 ، 219

شيکاغو: . 12

(ص)

الصحراء: . 246 ، 140 ، 84 ، 85  
. 254 ، 250 ، 247

الصعيد : . 127

صفاقس: . 127

صفين: . 170

صندفا: . 125

الصين: . 162

(ط)

طرابلس: هـ 202 .

(ع)

العراق: . 38 ، 44 ، 162 ، 182 ،  
، 200 ، 188 ، 219 ، 234 ، 247 ،  
، 250 ، 258 ، 259 ، 261 ، 264 ،  
. 265

(غ)

غرناطة: . 107 ، 108 ، 167

(ف)

الفرات الأوسط: . 39  
فرنسا: . 234

(ق)

قلبيس: . 169  
القاهرة: هـ 23 ، 29 ، هـ 48 ، هـ  
99 ، هـ 72 ، 82 ، هـ 86 ، هـ 60  
151 ، هـ 83 ، هـ 113 ، هـ 136 ، هـ  
، هـ 177 ، هـ 178 ، هـ 202 ، هـ  
، 259 ، هـ 242 ، هـ 233 ، هـ 203  
. 268 ، هـ 264 ، هـ 261  
القصبة: . 125 ، 116  
قلعة ابن سلامة: . 111  
القيوان: . 126

(ك)

الكلاظمية: هـ 262 .  
كرباء: . 120 ، 261  
الковة: . 118 ، 163 ، 219

- الكوفة الصغرى: 125 .
- (ل)
- لندن: 211 .
- ليبيا: 127 .
- لينينغراد: 45 .
- (م)
- الحيط: 248 .
- مدريد: 198 .
- المدينة المنورة: 94 ، 96 .
- الشرق: 121 ، 124 ، 123 .
- . 130 ، 124 ، 123 ، 125 .
- مصر: 123 ، 120 ، 83 ، 82 .
- 148 ، 147 ، 127 ، 126 ، 124 .
- 208 ، 207 ، 206 ، 183 ، 169 .
- . 189 ، 188 ، 169 ، 131 .
- الغرب: 82 ، 98 ، 85 ، 108 .
- اليمن: 120 ، 121 ، 123 ، 124 .
- (ن)
- النحو: 48 ، 122 ، هـ 268 .
- نقطة: 125 .
- نهر النيل: هـ 222 .
- (هـ)
- همدان: 122 .
- الهند: 31 ، 162 ، 172 .
- (ي)
- اليمن: 85 .





# هذا اللذ

يعد من الكتب القيمة والفنية بمضمونها الفكري .  
يطرح الكاتب الكبير الدكتور علي الوردي آراء ومفاهيم  
أهم المدارس الفكرية التي تأثر بها المفكر الكبير ابن خلدون ،  
وبالتالي يناقش الفكر الخلدوني من خلال استعراضه وفهمه  
للحياة وتطورها .

ان الكتاب يغنى القارئ الكريم عن مطالعة عدد كبير من  
الكتب والمصادر وهو أقرب ان يكون الجامع الشامل .  
لقد عودنا الدكتور علي الوردي على طرح المسائل  
الاجتماعية والتاريخية والفكرية في عالمنا العربي بأسلوب قل  
ما نجد له نظير بموضوعيته .

## الناشر



بيشّرات

هاتف 865126 - ص. ب 13/5261 - بيروت .

Price: